
1

Von der Säkularisierung zur „Rückkehr der Religion“

RELIGION - WELTANSCHAUUNG - SPIRITUALITÄT
Perspektiven aus der Religionswissenschaft für das 

Tätigkeitsfeld der Lebens- und Sozialberatung



VORWORT

Diese Informationsbroschüre nimmt nicht in Anspruch, ihre weit gefassten Themenkreise Religion, 
Weltanschauung und Spiritualität ausgiebig und erschöpfend zu behandeln. Es geht vielmehr darum, 
eine sachlich fundierte Klärung von einigen wichtigen Begriffen anzubieten, die im Rahmen der pro-
fessionellen Beratung und Begleitung von Bedeutung sind. Der Schwerpunkt liegt hierbei auf dem 
Begriff der Spiritualität, der in der österreichischen Lebens- und Sozialberatung bereits intensiv ver-
handelt wird. Im umgangssprachlichen Gebrauch ist Spiritualität nach wie vor ein schillernder, aber 
doch reichlich unscharfer Begriff. Das religionswissenschaftliche Prisma kann seine Mehrdeutigkeit 
aufschlüsseln und praxisorientierte Hinweise hinsichtlich seiner Verwendung anbieten. 

Der Aufbau der vorliegenden Broschüre orientiert sich an der Unterscheidung von drei Verwendungs-
weisen des Wortes Spiritualität, wie sie von Karl Baier vorgeschlagen wurde (Abschnitt 5). Lukas Po-
korny eröffnet die Überlegungen mit einer Erörterung der spezifischen Zugangsweise der Religions-
wissenschaft. Er gibt eine knappe Darstellung ihres Forschungsinteresses, ihrer Methoden sowie 
ihres vornehmlichen Gegenstands: „Religion“ (1 und 2). Anschließend beleuchtet Dominic Zoehrer 
die für den systematischen Ansatz der Religionswissenschaft unverzichtbare Kategorie der Weltan-
schauung, einem Kernelement religiösen Lebens (3). In einem weiteren Abschnitt diskutiert er die 
Rolle und die Transformation von Religion unter den Bedingungen der Säkularisierung (4). So wird 
der soziokulturelle Kontext aufgespannt, um Spiritualität als bestimmte Form populärer Religion zu 
erfassen (6). Eine kurze Erwähnung von Spiritualität als Erfahrungs- und Kultivierungsweg innerhalb 
historischer Religionen verdeutlicht, dass die großen und kleinen Traditionsströme wichtige Beiträge 
zum menschlichen Projekt der Sinnstiftung beisteuern (7). Basierend auf den Erkenntnissen der so-
ziologischen, historischen und psychologischen Religionsforschung zieht Baier schließlich die Fäden 
zusammen und reflektiert über Spiritualität als Grundfähigkeit, die dem Menschen an sich zu eigen 
sein scheint (8). Mit gebotener Rücksicht auf die Spannung zwischen weltanschaulicher Abstinenz und 
Spiritualität als Ressource im konkreten Anwendungsfeld der Lebens- und Sozialberatung, skizziert 
Zoehrer zum abschließenden Ausblick einige Gedanken zu den Möglichkeiten und Grenzen spiritueller 
Begleitung (9).   

Einer flüssigen Lesbarkeit wurde der Vorzug gegeben, weshalb auf gendergerechte Formulierungen 
weithin verzichtet wurde. Sämtliche Personenbezeichnungen gelten natürlich für beiderlei Geschlecht, 
sofern letzteres nicht eigens spezifiziert wird.

Mag. Harald Haris G. Janisch
Fachgruppenobmann Wien
Personenberatung und Personenbetreuung

Mag. Harald Haris G. Janisch

Sind die Begriffe konfus, kann die Sprache 
nicht im Einklang mit den Dingen stehen.

Was die Sprache betrifft, so erlaubt 
der Edle keine Unachtsamkeit.

 – Konfuzius (Lúnyŭ 13:3)



INHALTSVERZEICHNIS

Religion erforschen?.....6

Was ist Religion?.....7

Was bedeutet Weltanschauung?.....10

Von der Säkularisierung zur „Rückkehr der Religion“.....12

Was meint man, wenn man von Spiritualität spricht?.....18

Spiritualität 1, soziokulturell.....20

Spiritualität 2, inner-religiös / inner-weltanschaulich.....41

Spiritualität 3, anthropologisch.....42

Ausblick für das Tätigkeitsfeld der Lebens- und Sozialberatung.....48

Abkürzungsverzeichnis.....56

Bibliographie.....56



76

Der Religionsbegriff bildet das seit jeher am hitzigsten debattierte Herzstück reli-
gionswissenschaftlich-terminologischer Überlegungen. Es ist genau dieses unent-
wegte Elaborieren am deklarierten Kernkonzept des Faches, das der Religionswis-
senschaft wissenschaftstheoretische Tiefe und begriffliche Umsicht zuweist. Den 
immanenten Prüfhorizont religionswissenschaftlicher Theoriebildung bietet dabei der 
vergleichend-systematische Kontext. Das Anforderungsprofil an die theoretische Re-
flexionsarbeit ist somit enorm. Ausgerechnet im Rahmen der Bestimmung ihres Fach-
gegenstandes, d. h. der Definition von Religion, sieht sich die Religionswissenschaft al-
lerdings mit ihrer größten konzeptionellen Herausforderung konfrontiert. Möchte eine 
Religionsdefinition flächendeckend zur Anwendung kommen, d. h. Universalität für sich 
reklamieren, muss sie naturgemäß sämtliche historische wie lebendige religiöse Tra-
ditionen, aber auch anderweitig religiös-besetzte Phänomene berücksichtigen. Dieses 
eiserne Kriterium scheint eine umfassende Definition bislang verunmöglicht zu haben. 
Zumindest wurde in der Religionsforschung hierbei noch kein Konsens erzielt. Während 
die Flut an Definitionsversuchen stetig anwächst, indes unüberschaubar geworden ist, 
finden sich wiederholt namhafte Stimmen, die jene veritable Gralssuche als vergeblich 
und daher als letztlich sinnlos deklarieren. Richtigerweise erfolgt hierauf postwendend 
zumeist die Frage, ob sich eine Wissenschaft durch diese fundamentale erkenntnis-
theoretische Selbstaufgabe nicht schlechthin ihrer Existenzberechtigung beraube.

Traditionell nehmen erste Erwägungen einer jedweden Definition die Herkunftsbedeu-
tung, kurz Etymologie, des Zielbegriffs in Augenschein. So auch im Falle von „Reli-
gion“ oder, lateinisch, religio. Schon die vor- bzw. christliche Antike reicht uns die zwei 
wirkungsgeschichtlich prominentesten Herleitungen: ausgehend von relegere („wieder 
lesen“) erkennt Cicero (106–43 v.u.Z.) religio als sorgsame Ritualpflege; religio als ge-
wissenhafte Ausübung des cultus deorum. Der christliche Apologet Laktanz (3./4. Jh.) 
sieht religio via relegari („verbunden sein“) in abrahamitischer Manier im Bund von 
Mensch und Gott begründet. „Religion“, wie in (laien-)theologischen Zirkeln mitunter 
bis heute vertreten, sei daher das Rückbinden an Gott, das Wiederherstellen des durch 
den Sündenfall gekappten Bandes zwischen Schöpfer und Mensch. Wenn auch die Re-
ligionswissenschaft gemeinhin der Etymologie Ciceros folgt, ist diese ebenso wenig 
fruchtbar für eine adäquate Definition wie alle anderen. Zudem tritt, dass religio die 
Semantik heutiger Begriffsvorstellungen von „Religion“ über weite Strecken der Ver-
wendungsgeschichte bis in die Neuzeit nur bedingt oder gar nicht abdeckt. Etwa mar-
kierte religio im christlichen Mittelalter monastische Gemeinschaften oder auch die 
Tugend gottesfürchtigen Verhaltens. Dem heutigen Bedeutungsempfinden wesentlich 
näher als religio waren vielmehr Begriffe wie fides („Glaube“) oder lex („Gesetz“). 

Mit der Reformation begann sich religio allmählich als die sinnfassende Vokabel im 
Sprachgebrauch herauszukristallisieren. Die Aufklärung schließlich etablierte die Reli-
gion qua religio als dem Menschen naturgegeben. Dieser Inhärenzcharakter, zumal mit 

Was ist Religion?

Neben zumeist diversen Teildisziplinen sozial- und kulturwissenschaftlicher Fächer 
sind es traditionell die Theologien, die den Gegenstand der Religion als ihr Kernge-
schäft betrachten. Während erstere thematisch gebunden sind an das Profil des jeweils 
übergeordneten Faches (Religionssoziologie, Religionspsychologie, Religionsethnolo-
gie usf.), operieren letztere vor der Folie konfessioneller Verankerung. Die christlichen 
Theologien etwa nehmen die Kirche bzw. das Christentum als den zentralen Referenz-
punkt und schöpfen daraus ihr wissenschaftstheoretisches Selbstverständnis. Ein wei-
terer Akteur im religionskundlichen Geschehen ist eine in ihren Konturen seit dem 19. 
Jahrhundert greifbare kulturwissenschaftliche Disziplin, die sich als die eigentliche 
Fachwissenschaft innerhalb der Religionsforschung versteht, namentlich die Religi-
onswissenschaft. Diese sieht sich grundlegend einem methodologischen Agnostizis-
mus verpflichtet; will heißen, dem Phänomen Religion soll vermittels höchstmöglicher 
Objektivität nachgespürt werden. Die Wahrheitsfrage wie auch grundsätzlich Wertur-
teile werden dabei ausgeklammert; Begegnungen mit dem Untersuchungsgegenstand 
erfolgen auf Augenhöhe; eingenommen wird eine konfessionell ungebundene Außen-
perspektive. Die Religionswissenschaft verschränkt einen reichen Katalog an Metho-
den und theoretischen Zugängen. Sie bedient sich der Expertisen der oben genannten 
Fächer unter eigenen epistemologischen Vorzeichen. Ihr Merkmal ist die systema-
tisch-vergleichende Dimension, aus der sich ein eigenes Vokabular und Theoriewerk 
für den allgemein-religionskundlichen Diskurs erschließt.

Definition

Die Religionswissenschaft ist zuvörderst eine deskriptive Wissenschaft, die sich, ein-
gedenk der erforderlichen Sprachkompetenzen, der Erscheinung von Religion in Ge-
schichte wie Gegenwart annimmt. Sie eruiert, analysiert, übersetzt und systematisiert. 
Zudem zeigt sich die Religionswissenschaft als Wissensvermittlerin betont praxisorien-
tiert. Religionsbezogenes Wissen wird sachlich aufbereitet und verständlich kommuni-
ziert. Diese praktische Religionswissenschaft leistet mithin einen wesentlichen gesell-
schaftspolitischen Beitrag, da sie religiöses Kontextverständnis unparteiisch zur Hand 
gibt. Besonderes Augenmerk richtet die Religionswissenschaft auf die Schärfung und 
Pflege ihres Schlüsselwortschatzes, auf dem sie ihr wissenschaftstheoretisches Pro-
gramm entfaltet. 

Religion erforschen?



98

Unterschlagen werden soll an dieser Stelle nicht der jüngst aufgekommene „postmo-
derne“ Diskussionsbeitrag in der Definitionsdebatte, der die Bezeichnung „Religion“ als 
theologisch-kolonialen und mithin Verständnis verzerrenden Containerbegriff generell zu 
dekonstruieren, d. h. zu überwinden trachtet. Religion sei diesem Verständnis nach ein 
westliches Gebilde, das – beziehe man es auf räumlich anders gelagerte kulturelle Phä-
nomene – verfremdend, weil als Schablone wirke.

Religion begegnet dem Beobachter je nachdem, durch welches definitorische Prisma 
geblickt wird. Da eine konsensuelle Definition (noch) außer Reichweite ist, behilft sich 
die Religionswissenschaft in der Regel mit einem je individuellen Arbeitsbegriff von 
Religion, der punktuell und in Entsprechung mit forschungseigenen Notwendigkeiten 
die theoretische Positionierung einer Auseinandersetzung bildet. Die Arbeitsdefinition, 
die dieser Informationsbroschüre zugrunde liegt, wurzelt in einer betonten Zusammen-
führung von substantialistischer und funktionalistischer Definition: 

Definition

Religion ist ein Programm von Selbstverortung, in welchem ein Brückenschlag von 
Lebensweltlichkeit hin zu Transzendentem erfolgt.1 Vorschub leistet hierbei ein sich in 
Raum und Zeit wie auch individuell unterschiedlich gestaltendes Spannungsverhältnis 
von Selbst- und Welterfahrung. Zur Harmonisierung dieses Spannungsverhältnisses 
führt die Situierung einer transzendenten Bezugsgröße (z. B. Gott, ein kosmisches 
Prinzip etc.), aus der sich im Rahmen von Lebensvollzug Sinn schöpfen lässt.

Die breit angelegte (nebst „klassischem“ Religionsverständnis auch etwa unterschied-
liche Spiritualitätsentwürfe einschließende) Arbeitsdefinition soll in ihrer Formulie-
rung eine Orientierung für die Lebens- und Sozialberatung darstellen; einerseits als 
Referenzquelle, andererseits um weiterführende Diskussionen zum Thema in konzep-
tionellem Gleichklang zu eröffnen.

1 Der Begriff der „Transzendenz“ (lateinisch: transcedere; „überschreiten“) ist vielfach strapaziert und mit einer Fülle an Be-
deutungsmöglichkeiten ausgestattet. An dieser Stelle verweist „Transzendenz“ sowohl auf „Außerweltlichkeit“ als auch auf 
einen den in konventionellen Grenzen gefassten kognitiven/geistigen, emotionalen, volitionalen und/oder physischen Status 
quo übersteigenden Seinshorizont.

christlichem Anstrich, bekleidete bis weit in das 20. Jahrhundert – kulminierend in der 
so genannten Religionsphänomenologie – das Gros an späterhin auch religionswissen-
schaftlichen Definitionsversuchen von „Religion“. Erst jüngst verhandelt die Religions-
wissenschaft im Sinne ihres Selbstverständnisses als Kulturwissenschaft die Religion 
mit Nachdruck nicht als anthropologischen Festwert, sondern als sozial verwaltetes 
Kulturprodukt. Definitionsversuche werden landläufig in zwei Kategorien gebündelt. 

Erstere bestimmen Religion inhaltlich, d. h. mit Blick auf ihr Wesen. Dieses tritt in den 
zahllosen Formulierungen der so genannten „substantialistischen Religionsdefinition“ 
vielfältig in Erscheinung; generell in einer je spezifischen Ausgestaltung der „Eltern-
definition“, wie sie der englische Anthropologe Edward Burnett Tylor (1832–1917) vor-
legte. Für ihn zeigte sich Religion als „Glaube an geistige Wesen“ (belief in spiritual 
beings). Allgegenwärtig ist der substantialistischen Herangehensweise sonach im Kern 
ein Transzendenzbezug in unterschiedlicher Verortung.  

Die zweite Kategorie an Definitionsversuchen sucht Religion anhand ihrer sozialen 
bzw. anthropologischen Funktion zu erschließen. Eine so genannte „funktionalistische 
Religionsdefinition“ fußt daher auf einer Analyse dessen, was Religion leiste, sei es 
Kontingenzbewältigung (Niklas Luhmann [1927–1998], ultimative Transformation (Fre-
derick Streng [1933–1993]), oder das Herstellen gemeinschaftlicher Kohäsion kraft 
kollektiv-ritualisierter Glaubensüberzeugungen (Émile Durkheim [1858–1917]). Wäh-
rend dem substantialistischen Zugang oftmals eine zu große Engführung dessen, was 
als Religion zu gelten habe, vorgeworfen wird, ist Gegenteiliges – eben eine zu wenig 
greifbare Hinwendung an Religion – häufigster Kritikpunkt, der dem Funktionalismus 
entgegengebracht wird. Begreife man Religion beliebtermaßen etwa als ein Sinnstif-
tungssystem, das umfassende Orientierung verleihe (Fritz Stolz [1942–2001]), sei der 
Bedeutungsrahmen schlicht zu unpräzise.

Um die Beschränkungen dieser beiden klassischen Definitionsstrategien auszutarieren, 
gehen Definitionsversuche jüngst verstärkt in Richtung einer markanten Verschrän-
kung. Religion mag in diesem Sinne etwa als Kontingenzbewältigungsprogramm mit 
Transzendenzbezug verstanden werden (Detlef Pollack [geb. 1955]). Das Definitionsge-
plänkel hinsichtlich Religion außer Acht zu lassen, suchen so genannte „polythetische“ 
Zugänge oder „Dimensionsmodelle“. In unterschiedlicher Anzahl finden sich diese reli-
gionsbeschreibenden Dimensionen bei unterschiedlichen Autoren. Das letztlich sieben-
teilige Schema des Religionswissenschafters Ninian Smart (1927–2001) hat in diesem 
Zusammenhang besondere Bekanntheit erlangt. Seine „Checkliste“ arrangiert Religion 
als Konglomerat einer praktischen/rituellen, narrativen/mythischen, erfahrungsmäßi-
gen/emotionalen, sozialen/institutionellen, ethischen/rechtlichen, doktrinellen/philo-
sophischen, und schließlich materiellen Dimension. Die Ausprägung dieser Aspekte in 
stets verschiedener Gewichtung sei die Gemengelage, wie sich Religion nachvollzieh-
bar manifestiere. Ähnliche Überlegungen gehen aber auch dahin, ein wie auch immer 
formuliertes Dimensionsmodell schlicht als Reservoir spezifischer Konstellationen an 
Dimensionen – unter Auslassung einzelner – zu sehen. 



1110

als theistischer oder teleologischer Horizont gedacht werden, aber freilich auch als 
atheistisches oder nihilistisches Erklärungsprinzip. 6

Weltanschauungen müssen nicht notwendigerweise formalisiert vorliegen. Als geistige 
Haltungen sind sie in erster Linie im anschauenden Subjekt beheimatet. Sie werden 
anhand mehr oder weniger systematischer Erörterungen in Form von Schriften und Ko-
dizes oder auch durch die Bildung von Organisationen und Gemeinschaften objektiviert 
und vermittelbar. 

Definition

Weltanschauung kennzeichnet eine Grunddimension von Religion. Die Funktion von 
Weltanschauung besteht in der Eröffnung von Deutungsoptionen, um die Wirklichkeit 
als Ganzes zu ordnen. Damit bricht sie die Komplexität der erfahrenen Lebenswelt auf 
einfachere Strukturen und Prinzipien herunter. Sie entfaltet zudem Werte, Sinn und 
Orientierung, die den Menschen zum handlungsfähigen Subjekt machen. Weltanschau-
ungen setzen ein Menschenbild voraus, das in einem bestimmten Verhältnis zur Welt 
gedacht wird. Dieses Verhältnis kann auf die Vorstellung einer transzendenten oder 
letztgültigen Wirklichkeit bezogen sein, wie z. B. Gott, Götter, Geistwesen, Bewusstsein, 
Energie, Materie oder Leere.

Weltanschauungen müssen nicht notwendigerweise formalisiert vorliegen. Als geistige 
Haltungen sind sie in erster Linie im anschauenden Subjekt beheimatet. Sie werden 
anhand mehr oder weniger systematischer Erörterungen in Form von Schriften und Ko-
dizes oder auch durch die Bildung von Organisationen und Gemeinschaften objektiviert 
und somit vermittelbar.

6 Vgl. Wucherer-Huldenfeld (2014).

Der Begriff „Weltanschauung“ wurde von den Philosophen eingeführt. Erstmals er-
wähnte ihn, fast beiläufig, Immanuel Kant (1724-1804). Kant verstand unter Weltan-
schauung die Verbindung von Wissen und Werthaltung. Eine Weltanschauung beleuch-
tet demnach umfassende, wenn auch fehlbare Kenntnis der Welt im Licht der eigenen 
Überzeugung. Letztere bezieht sich bei Kant ausdrücklich auf die Vorstellungen von 
Ursprung, Wesen und Zweck des Menschen.2 Weltanschauung impliziert also immer 
auch eine bestimmte Anthropologie. 

Der evangelische Philosoph und Theologe Friedrich Schleiermacher (1768-1834) griff 
den Begriff auf und verwendete ihn, um die Relevanz der christlichen Weltdeutung ge-
genüber naturwissenschaftlicher Objektivität zu erhalten. Mit Beginn des 19. Jahrhun-
derts fand der Begriff der Weltanschauung weithin Anwendung im deutschsprachigen 
Raum.3  Der einflussreiche Lebensphilosoph Wilhelm Dilthey (1833-1911) begriff Welt-
anschauung als Deutung der Welt, welche Sinn, Ideale und Lebensprinzipien umfasst.4 
Das empirisch-naturwissenschaftliche „Weltbild“ bzw. „Naturbild“ wird durch Weltan-
schauung insofern kompensiert, da letztere ausdrücklich beansprucht, eine ethische 
Orientierung für subjektives Handeln und Leben anzubieten.

In der Religionswissenschaft zählt Weltanschauung zu jenen Grunddimensionen, die 
Religion als kulturelles Phänomen konstituieren. Im Handbuch religionswissenschaft-
licher Grundbegriffe wird Weltanschauung wie folgt bestimmt:

die auf die Totalität des Wirklichen in seiner Bezogenheit auf das 
letzte Erklärungsprinzip und auf den ‘anschauenden’ Menschen 
selbst gerichtete Einstellung, die zu einer das Leben, Handeln und 
Werten bestimmenden geistigen Haltung wird. Die Weltanschauung 
stiftet Ordnung in der Wirklichkeit aus einer in sich einheitlichen 
und die Mannigfaltigkeit der Welt vereinheitlichenden Sicht heraus, 
so daß die Wirklichkeit als organische Ganzheit erfaßbar wird. 5

Damit wird die Funktion von Weltanschauung deutlich: Sie bietet individuelle oder kol-
lektive Deutungsweisen an, um die ganze Wirklichkeit zu ordnen. Damit reduziert sie 
die Komplexität der erfahrenen Lebenswelt auf einfachere, wesentliche Muster und gibt 
dem Menschen eine Haltung, die ihn in der Welt handlungsfähig macht. Die Ganzheit 
des Kosmos spannt sich auf zwischen dem wahrnehmenden und handlungsfähigen 
Subjekt und einem letztgültigen Zusammenhang. Dieser letzte Zusammenhang kann 

Was bedeutet Weltanschauung?

2 Vgl. TRE 35, 537.
3 Vgl. TRE 35, 598.
4 Dilthey (1960), 82. 
5 HrwG 5 (2001), 352. Mit der Auffassung der „Wirklichkeit als organische Ganzheit“ legt Bauer bereits schon zu starke Prä-
missen in den Weltanschauungsbegriff hinein, denn eine Weltanschauung muss nicht von vornerein als „organisch“ oder 
„ganzheitlich“ charakterisiert sein, auch wenn viele der jüngeren Weltanschauungen seit dem 19. Jh. wohl diesen integrati-
ven Anspruch stellen würden.



1312

Von der Säkularisierung zur „Rückkehr der Religion“
Aus heutiger Sicht entkräftet die soziologische Datenlage freilich die Vorstellung von 
Säkularisierung als einen streng deterministischen Ablauf, der unweigerlich in die ge-
sellschaftliche Marginalisierung oder gar Auflösung von Religion mündet.9 In den USA 
etwa stieg der Anteil der Gottesdienstbesucher von 17% auf 62% innerhalb des Zeit-
raums von 1876 bis 1980. Die amerikanische Gesellschaft scheint im Laufe der Mo-
dernisierung demnach religiöser geworden zu sein. Zudem bestand in den USA seit 
jeher ein pluralistisches Marktangebot konkurrierender Denominationen. Die „Ent-
kirchlichung“ der Gesellschaft hingegen ist vor allem ein europäisches Phänomen, das 
mit der Abnahme der Vormachtstellung einzelner Großkirchen zusammenhängt. Im 
deutschsprachigen Raum zeigt eine genauere Betrachtung, dass sich die Anzahl aktiver 
Mitglieder in den großen Kirchen keinesfalls linear entwickelte. Der Anteil der Kirch-
gänger in Deutschland und Österreich erreichte erst in den Jahren nach 1945 seinen 
Höhepunkt. Ab den 1960er Jahren ist die Zahl der Bekennenden der römisch-katholi-
schen wie auch der evangelischen Kirche stetig zurückgegangen. Mit dem Rückgang 
der Monopolstellung der Großkirchen hat sich das religiöse Feld mittlerweile in prak-
tisch allen europäischen Staaten stark diversifiziert. Der säkulare Staat schränkte zwar 
den Geltungsanspruch der historischen Religionen ein, begünstigte aber zugleich die 
religiöse Pluralisierung der Gesellschaft. 

Der zweite Aspekt der Säkularisierung, nämlich die Differenzierung von Religion, be-
zieht sich auf den Verlust der religiösen Legitimation von gesellschaftlichen Teilsyste-
men, wie z. B. dem Staat, dem Rechtswesen oder dem Bildungswesen. Gesellschaftliche 
Institutionen verhandeln untereinander ihre Autoritätsansprüche und Wirkungsfelder, 
indem sie sich auf ihre eigenen Funktionen und ihre spezifischen Methoden der Prob-
lemlösung fokussieren.10 Diese zunehmende institutionelle Spezialisierung bzw. „Aus-
differenzierung“ der Gesellschaft, kennzeichnete in der Tat die europäische Moderne. 
Sie führte zur Ausgestaltung eigenständiger Organisationsformen in der Politik, der 
Wissenschaft, der Wirtschaft und im religiösen Feld. Religiöse Institutionen erfüllen 
ihre besondere Funktion dementsprechend weitgehend innerhalb ihres eigenen Berei-
ches. In Österreich wie auch den meisten europäischen Gesellschaften ist die Trennung 
von Staat und Religion jedoch nur unvollständig erfolgt, d. h. die Großkirchen – so-
wie vereinzelt andere staatlich anerkannte Religionsgesellschaften – spielen weiterhin 
eine bedeutende Rolle, etwa im Bildungssektor (z. B. Religionsunterricht, konfessionel-
le Kindergärten und Schulen) oder im Gesundheitsfeld (z. B. konfessionell gebundene 
Krankenhäuser und Altersheime).  

Die Privatisierung von Religion kennzeichnet einen dritten Aspekt der Säkularisierung. 
In der aufstrebenden bürgerlichen Gesellschaft erfolgte die Verdrängung von Religion 
vom staatskirchlichen Kontext in die Privatsphäre. Diese Entwicklung geschah vor dem 
Hintergrund der gebotenen Nichteinmischung des Politischen in die persönlichen An-
gelegenheiten des freien Individuums. Der säkulare Staat soll sich in religiösen Fragen 
neutral verhalten und die Religionsfreiheit von Gemeinschaften und Einzelnen garan-
tieren.11 Eine stark individualistische Zuspitzung erhielt das Konzept der religiösen Pri-

10 Vgl. Luhmann (1977).
11 Vgl. Zinser (2011), 17-18.

Der in der Soziologie zentrale Begriff „Säkularisierung“ kommt von saeculum (Zeit bzw. 
Zeitalter), was im alten Kirchenlatein die zeitliche, also irdische, im Unterschied zur 
ewigen Welt markierte. Säkularisierung kann in etwa mit „Verweltlichung“ wiederge-
geben werden, wobei vielfältige Interpretationen zu unterscheiden sind, die weit über 
die staatliche Enteignung kirchlicher Besitztümer (Säkularisation) hinausgehen. Heu-
te bezeichnet Säkularisierung einen umfassenden gesellschaftlichen Prozess, der die 
Veränderung der Rolle und Ausdrucksform von Religion kennzeichnet. Hinsichtlich 
der Weise, in der von Säkularisierung der Gesellschaft gesprochen wird, können drei 
grundlegende Gesichtspunkte betrachtet werden: 

1.	 Säkularisierung als Abnahme und Schrumpfung von Religion;
2.	 als Ausdifferenzierung von Religion; und
3.	 als Privatisierung von Religion.7   

Der erste Aspekt der Säkularisierung bezieht sich auf die Annahme, dass die Bedeu-
tung von Religion allmählich geringer werde, auch wenn sie noch ein Bestandteil der 
modernen Gesellschaft bleibt (Abschwächungsthese). Dieser Standpunkt wurde inso-
fern bestätigt, da kirchensoziologische Studien mehrfach belegen konnten, dass sich 
immer weniger Menschen mit den Lehren, der Ethik und dem Gemeindeleben der Kir-
chen identifizieren. Aus diesem Grund kann die abnehmende Relevanz von Religion 
auch als „Entkirchlichung“ begriffen werden. In der extremeren Version der Abschwä-
chungsthese wird von einem linearen, irreversiblen Prozess ausgegangen, der schließ-
lich dazu führe, dass Religion vollkommen verschwinde, weil sie den Anforderungen 
der Moderne prinzipiell nicht gerecht werden könne (Schwundthese oder Säkularisie-
rungsthese im engeren Sinn). Als Versatzstück stereotyper Denkmodelle lehnt sich die-
se Perspektive üblicherweise an einen Fortschrittsoptimismus, der volles Vertrauen in 
die Errungenschaften und die umfassende Fähigkeit von Wissenschaft, Technologie und 
Rationalität seit der Renaissance setzt. Im Laufe der Modernisierung würde der Glau-
ben durch Wissen, und letztlich Religion durch Naturwissenschaft ersetzt werden. So 
begriff etwa der französische Religionskritiker Auguste Comte (1798-1857) die moder-
ne Gesellschaft als schlussendliche Absage an das „theologische“ Zeitalter. Der deut-
sche Soziologe Max Weber (1864-1920) sprach dementsprechend von der modernen 
Wende zur Rationalisierung, womit Religion in eine „Hinterwelt“ rücke. Er betrachtete 
die neuzeitliche rationale Weltsicht, die eng mit der protestantischen Ethik verbunden 
war, als Endstadium eines über Jahrtausende fortschreitenden Prozesses der „Ent-
zauberung der Welt“.8

Von der Säkularisierung zur „Rückkehr der Religion“

7 Vgl. Knoblauch (2009), 16-38; Luhmann (1977) sowie Hock (2014), 105-09.
8 Vgl. Weber, Max (1988).
9 Zu den vielen „Grabreden“, die Ende der 1990er angesichts der Unhaltbarkeit einer strengen Säkularisierungsthese, ver-
öffentlicht wurden siehe auch Rohrbacher (2011).



1514

Religion hat also eine markante Sichtbarkeit angenommen, die einer Erklärung bedarf. 
Entgegen der These der Unsichtbarkeit von Religion beobachtete der Luckmann-Schü-
ler Hubert Knoblauch (geb. 1959), dass religiöse Inhalte durch den Markt und die neuen 
Medien allgemein zugänglich gemacht würden. Mit den Mitteln der modernen Kom-
munikationskultur werde private Religion wieder öffentlich und zunehmend präsent.15 

Knoblauchs Begriff der „populären Religion“ bezeichnet neue Formen der medialen 
Inszenierung von religiösen Gemeinschaften und Kulturen. Darunter fällt der Gebrauch 
multimedialer Kommunikationsformen in evangelikalen, neopfingstlerischen und cha-
rismatischen Gruppen, aber auch in konventionellen religiösen Institutionen wie etwa 
der römisch-katholischen Kirche. 

Eine weitere soziologisch relevante Teilmenge der populären Religion umfasst nach 
Knoblauch das Feld der „populären Spiritualität“. Diese Form der frei-religiösen Praxis 
wurde bisweilen auch mit den Begriffen „Esoterik“ oder „New Age“ konnotiert. Sie ver-
meidet zwar straffe kirchliche Organisationsformen, bedient sich aber genauso der ty-
pischen Vermittlungspfade der Gegenwartskultur. Primäre Merkmale der Spiritualität 
bei Knoblauch sind einerseits die starke Betonung des Erfahrungsbezugs, andererseits 
ihre Opposition gegenüber traditionellen Institutionen. Die „Wendung zur Spiritualität“ 
deute zudem auf eine grundlegende Transformation der Religion in den heutigen post-
industriellen Gesellschaften, wo die Eigenverantwortung des Individuums sowie die 
subjektive Erfahrung einen hohen Stellenwert genießen.16 Im Zusammenhang mit der 
Säkularisierungsthese betont Knoblauch, dass „Religion weder wieder auferstanden ist 
noch einfach fortgesetzt wird. Vielmehr hat sich die Religion in den letzten vier Jahr-
zehnten schleichend, aber grundlegend geändert.“17 Abschnitt 6 wird sich intensiver mit 
dem Thema Spiritualität aus religionssoziologischer Sicht auseinandersetzen. 

Der Säkularisierungsprozess im Spiegel der Psychologie

Die Kultur der Gegenwart kann – trotz verbreiteter religionskritischer oder anti-religiö-
ser Werthaltungen – keinesfalls als durchwegs religionslos bezeichnet werden. Webers 
These von der „Entzauberung der Welt“ scheint also kein Naturgesetz zu sein, auch 
wenn sie für bedeutende Teilsysteme der modernen Gesellschaft zutreffen mag. In kei-
nem anderen Diskurs wurden die gegensätzlichen Tendenzen der Ent- und Wiederver-
zauberung wohl so deutlich wie in der Ausdifferenzierung des Verhältnisses zwischen 
Psychologie und Religion. In dieser unabgeschlossenen Debatte findet das Bestreben 
um eine allgemein gültige Deutungsautorität nach wie vor statt.

Einen Ausgangspunkt bildete hierbei die wirkungsmächtige Religionskritik Sigmund 
Freuds (1856-1939). Freud war in erster Linie nicht an einer inhaltlichen Auseinander-
setzung mit den etablierten Religionen interessiert, sondern übte Kritik am formalen 

15 a. a. O., 201.
16 Vgl. a. a. O., 41, 193-95.
17 Vgl. a. a. O., 12.

vatisierung beim deutsch-amerikanischen Soziologen Thomas Luckmann (1927-2016) 
in den späten 1960er Jahren. Das Spannungsverhältnis zwischen offizieller Religion 
und individueller Religiosität führte zu einer Verschiebung der religiösen Praxis ins Pri-
vatleben. Luckmann zufolge verlagerten sich die Themen des religiösen Lebens daher 
zunehmend hin zu einem individuell bestimmten Kult, in dem das persönliche Glück, 
die subjektive Erfahrung und der gesunde Körper im Mittelpunkt stünden.12 Auf die-
se Weise würden sich Einzelne aus den traditionellen Gemeinschaften auskoppeln und 
Religion schließlich ihre ursprüngliche soziale Form verlieren. 

Eine zusätzliche Einschränkung des Einflusses der bislang führenden Religion ergibt 
sich aus der bereits genannten funktionalen Differenzierung. Die vorherrschende Re-
ligion konkurriert nun mit anderen gesellschaftlichen Teilsphären, welche den Deu-
tungsanspruch einer universalistischen Kirche nicht in allen Fragestellungen teilen. 
Infolge des Hoheitsverlusts einer Hauptreligion entsteht ein Sinn-Vakuum, das durch 
neue, rivalisierende Lebenshaltungen und religiöse Gruppierungen gefüllt wird. Indem 
Religion künftig nur noch individuell oder in Selbsthilfegruppen, Cliquen oder kleinen 
sinnstiftenden Gemeinschaften praktiziert würde, erscheine sie zunehmend „unsicht-
bar“.13 

Die Rede von der Unsichtbarkeit von Religion reicht aber spätestens seit den Anschlä-
gen von 9/11 nicht mehr aus, um die gegenwärtigen Verhältnisse im globalisierten Um-
feld zu beschreiben. Das Themenfeld Religion spielt in mehreren Hinsichten wieder 
eine wesentliche Rolle in europäischen Gesellschaften. Im Zusammenhang mit dieser 
„Rückkehr der Religion“ sind drei wesentliche Faktoren zu nennen:14

1.	 	Demographie: Migrationsströme, insbesondere aus islamisch geprägten Ländern, 
führen zu einer Veränderung der religiösen Landschaft und zu neuen Fragen hin-
sichtlich der friedlichen Koexistenz diverser Sinnorientierungen.

2.	 	Politik: Der Staat und die Politik benötigen nach wie vor verlässliche und repräsen-
tative Ansprechpartner von religiösen Gemeinschaften, wodurch sich historisch eta-
blierte Religionen, selbst bei geringer werdenden Gottesdienstbesuchern, künftig 
stärker profilieren könnten. 

3.	 	Medientechnologie: Die Globalisierung der Kommunikationskultur fördert den Im-
port sowie die Verbreitung neuer religiöser Bewegungen, sowie des freireligiösen 
und therapeutischen Lebenshilfemarktes. Aber auch fundamentalistische und radi-
kale Ideologien profitieren von der globalen digitalen Vernetzung, selbst wenn die-
se sich inhaltlich häufig gegen die Folgen der Moderne positionieren, wie z. B. der 
Trend zu Individualisierung und Selbstbestimmung, oder hin zu offenen, pluralisti-
schen Gesellschaften.   

12 Vgl. Luckmann (1967/91).
13 Vgl. Luckmann (1991), 108-120.
14 Vgl. Knoblauch (2009), 38.



1716

berung von Religion gleich. Andererseits ermöglichte der psychologische Blickwinkel 
die Wirksamkeit religiöser Mythen und Rituale neu zu beleuchten. Auf dieser Grundlage 
konnten religiöse Sinn- und Handlungsmuster wiederum rational begründet und für 
die Praxis legitimiert werden.  Die „Psychologisierung der Religion“, also die Unter-
mauerung weltanschaulicher Werthaltungen mittels einer psychologischen Sprache, 
erwies sich schließlich als einflussreiches Motiv in der religiösen Gegenwartskultur 
(siehe auch Abschnitt 6). Die Definition und Beurteilung von Religion im Rahmen eines 
psychologischen oder psychotherapeutischen Modells ist letztlich von der persönlichen 
Werthaltung des jeweiligen Forschers bzw. Therapeuten abhängig.

Zwischenfazit
Der religionssoziologische Leitbegriff der Säkularisierung kann mehrere Bedeutungen 
umfassen. Dazu zählen vornehmlich (1) die Annahme, dass Religion quantitativ und in 
ihrer gesellschaftlichen Rolle stetig schrumpft (Makroebene); (2) die Ausdifferenzie-
rung bzw. institutionelle Spezialisierung von Religion als gesellschaftliches Teilsystem 
(Mesoebene); und (3) die These der Privatisierung oder Individualisierung von Religion 
(Mikroebene).

Die bisherige Entwicklung moderner Gesellschaften bestätigt weder die unweigerli-
che „Auflö-sung“ von Religion als Gesamtes noch ihre „Unsichtbarkeit“ aufgrund ihres 
Rückzugs in die Privatsphäre. Eine steigende Entkirchlichung in der Bevölkerung hat 
zwar stattgefunden, aber keine „Entzauberung“ der Gesellschaft im Sinne eines zuneh-
menden, geschweige denn völligen Verschwindens von Religion oder Religiosität. Die 
Faktoren Migration, staatlicher Kooperationsdruck und die Globalisierung der Kommu-
nikation begünstigten die Sichtbarkeit von Religion als öffentliche Größe. Zugleich ha-
ben sich religiöse Gemeinschaftsformen grundlegend transformiert. Religiöses Leben 
nimmt dabei neue Ausdrucks- und Sozialformen an, die häufig über traditionelle Kirch-
lichkeit hinausgehen.

Das soziologische Problem der Säkularisierung spiegelt sich in der kontroversen Dis-
kussion, wie das Verhältnis zwischen Psychologie und Religion zu bestimmen sei. Ob 
religiöse Haltungen oder Erfah-rungen aus psychologischer Sicht plausibel erschei-
nen, hängt dabei stets von der jeweils gewählten Religionsdefinition ab. Zu bedenken 
ist: Ausdrucksformen der Religiosität ändern sich mit der Zeit unter wechselnden kul-
turellen, politischen und ökonomischen Vorzeichen. Das persönliche Bedürfnis nach 
einem sinnvollen Lebensvollzug und der Überwindung des persönlichen und gesell-
schaftlichen Status quo bleibt diesen Änderungen gegenüber konstant. 

22 Vgl. Höllinger (2012), 61-81.

Spannungsverhältnis zwischen der Deutungsmacht eines Kollektivs gegenüber der 
Autonomie des Individuums. Religion bezog sich bei Freud weitgehend auf theistische 
Religion, insbesondere in ihrer jüdischen und christlichen Form. Er verstand Religion 
entsprechend als Abhängigkeit des unmündigen Menschen von einem Gott, der dem 
eigenen Vater nachgestaltet werde. Durch die symbolische Tötung des Vaters gelinge 
es dem Menschen sich zu emanzipieren. Die infantile Unmündigkeit zu überwinden sei 
in der Psychoanalyse nach Freud das Ziel der menschlichen Identitätsfindung.18  Freuds 
Projektion einer ambivalenten Vater-Sohn-Beziehung auf theistische Religion lässt sich 
durchaus im Kontext des historischen Abkoppelungsprozesses der Psychoanalyse von 
der kirchlichen Seelsorge begreifen.19 Als „Hermeneutik des Verdachts“ kann die Be-
hauptung eines allgemein wirksamen Ödipuskomplexes jedoch kaum von der histori-
schen und gegenwärtigen Vielfalt religiöser Sinnsysteme abgeleitet werden.20 

Die Erörterung der latenten Konflikthaftigkeit zwischen dem Anspruch religiöser Au-
toritäten und dem Vertrauen in die eigene Vernunft ist berechtigt, ja sogar notwendig. 
Zugleich muss berücksichtigt werden, dass das Interesse am Erleben, Erkennen und 
Handeln vor einem religiösen Sinnhorizont ebenfalls Ausdruck individueller Autonomie 
sein kann. Diese Möglichkeit blieb bei Freud unbelichtet. Wenn Menschen eine Selbst-
verortung hin zu einer letzten Wirklichkeit als positiv erfahren und sich mündig zu einer 
religiösen Lebensorientierung entscheiden, so empfinden die Betroffenen die neu ge-
fundene Überzeugung und Praxisorientierung in der Regel nicht als Belastung, sondern 
vielmehr als Quelle ihrer Identität und ihres Lebenssinns. Die Dichotomie Mündigkeit/
Unmündigkeit zur Abbildung des Verhältnisses zwischen Wissen und Glauben führt zu 
einer Reduktion der Religion auf Irrationalität, Unbildung und Entmachtung. Der kom-
plexe geschichtliche Diskurs zwischen Religion und Wissenschaft wird auf diese Weise 
jedoch verzerrt.  

Der historische Rückblick zeigt andererseits, dass die Religionskritik der Psychologie 
und benachbarter Disziplinen keinesfalls einheitlich verlief. Bereits um 1900 vertra-
ten Psychologen wie William James (1842-1910) oder Psychiater wie Carl Gustav Jung 
(1875-1961) eine aufgeschlossene Haltung gegenüber der Rolle religiöser Erfahrungen 
und Bilder für die Identitätsbildung.21  Ab den 1960er Jahren erhielten die Zugänge al-
ternativer Religiosität sowie süd- und ostasiatische Praktiken eine zusätzliche Aufwer-
tung durch die Humanistische Psychologie und die Transpersonale Psychologie. 

Die psychologische Betrachtung von Religion führte zu zwei diametral unterschiedli-
chen Bewertun-gen ihrer Funktion. Einerseits kann eine theoretische Erklärung reli-
giösen Fühlens, Denkens und Handelns durch die Analyse hintergründiger psychischer 
„Mechanismen“ angestrebt werden. Der Verlust der Plausibilität religiöser Vorstel-
lungswelten durch wissenschaftlich formulierte Deutungen kam somit einer Entzau-

18 Vgl. Scharfenberg (1970).
19 RGG4 3, Sp. 1222.
20 Vgl. Heine (2006), 878.
21 Zu den persönlichen Weltanschauungen von Freud, Jung und James, und zur entsprechenden Verortung von Religion in 
ihren theoretischen Modellen siehe Heine (2005).



1918

seine Weise gestalten kann und muss.

In den folgenden Überlegungen wird davon ausgegangen, dass diese drei Bedeutungen 
von Spiritualität nicht so völlig voneinander verschieden sind, wie etwa die Bedeutun-
gen des Begriffs „Ball“, der ein kugelförmiges Spielgerät, aber auch eine Tanzveran-
staltung meinen kann. Hinweise auf Zusammenhänge zeigen sich unter anderem darin, 
dass sich Spiritualität 1 und 2 heute in einem lebendigen Austausch und zum Teil auch 
in – wohl hauptsächlich konkurrenzbedingten – Abgrenzungsbemühungen befinden, 
die ja ebenfalls eine wechselseitige Nähe signalisieren. Wer über die Affinitäten nach-
denkt, die zwischen den Phänomenen, die unter Spiritualität 1 und 2 subsumiert wer-
den, bestehen und sich der Frage stellt, ob es vielleicht von der Sache her begründet 
sein könnte, beides „Spiritualität“ zu nennen, der betritt den Bereich der Grundlagen-
forschung von Spiritualität 3, egal wie ihre/seine Antwort schlussendlich ausfallen wird. 

Die Antwort auf die obige Frage ist nicht einfach zu geben. Wie viele andere Worte unse-
rer Umgangssprache wird auch der Begriff der „Spiritualität“ in verschiedenen Bedeu-
tungen gebraucht. Das ist nicht weiter schlimm, nur sollte man, wenn solche Ausdrücke 
gebraucht werden, angeben können, was man gerade meint, um Missverständnisse und 
Unklarheiten zu vermeiden. Diese Unterscheidungsfähigkeit ist auch eine Vorausset-
zung dafür, die Rolle von „Spiritualität“ in der Lebens- und Sozialberatung sinnvoll zu 
diskutieren. Karl Baier unterscheidet drei besonders häufig anzutreffende Varianten:23  

Bedeutungsspektrum Spiritualität
Spiritualität 1: ein soziokultureller Bereich der heutigen Gesellschaft
Spiritualität 2: Inner-religiöse Praxis- und Erfahrungsräume 
Spiritualität 3: Spiritualität als anthropologisches Potenzial 

Spiritualität 1 ist ein vielfältiges Segment der Gegenwartskultur, das im Lauf des 20. 
Jahrhunderts von einer marginalen Position in die Mitte der Gesellschaft rückte. Dar-
in werden Elemente aus unterschiedlichen religiösen Traditionen umgestaltet und mit 
neuen Ideen und Praktiken verbunden. Es bilden sich Äquivalente zu den institutionel-
len Religionen, ohne dass es in der Regel zu kirchenförmigen Organisationen kommt.

Auf Spiritualität 2 bezieht man sich, wenn etwa von buddhistischer, christlicher oder 
muslimischer Spiritualität die Rede ist. Als Grenzfälle lassen sich hierunter auch For-
men nichtreligiöser Spiritualität, die sich zu einer bestimmten Weltanschauung beken-
nen, einordnen. Innerhalb dieser verschiedenen Spiritualitäten sind wiederum mannig-
faltige Differenzierungen erkennbar. Sie umfasssen a) Praxisformen sowie b) Haltungen 
und Erfahrungen, die durch diese Praxen im Kontext religiöser Gemeinschaften und 
weltanschaulicher Bewegungen kultiviert werden, und c) ihre Reflexion innerhalb der 
jeweiligen Gruppen. All dies wird innerhalb der Gemeinschaften oder Bewegungen in 
verschiedenen historischen und soziokulturellen Situationen ganz unterschiedlich aus-
gestaltet, deshalb spricht man dann etwa in Bezug auf das Christentums, von der Spiri-
tualität der mittelalterlichen Frauenmystik, der Spiritualität der lateinamerikanischen 
Befreiungstheologie etc.

Spiritualität 3 schließlich umfasst Ansätze, die unter Rückgriff auf philosophisch-an-
thropologische Überlegungen, Erkenntnisse psychologischer Forschung und ver-
gleichende Religionsforschung Spiritualität als eine Dimension konzipieren, die dem 
menschlichen Leben als solchem zukommt, als ein Potenzial, das jede und jeder auf 

Was meint man, wenn man von Spiritualität spricht?

23 Vgl. Baier (2012).



2120

dementsprechenden Lebensstil selbstbestimmt zu gestalten. Dabei ist Optionalität in 
der persönlichen Suche nach Sinn, Gesundheit und Wohlbefinden ein entscheidendes 
Merkmal individueller Religiosität.

Wo organisierte, traditionelle Formen von Religion misstrauisch betrachtet und alter-
native religiöse Dienstleistungen angeboten werden, findet sich „Spiritualität“ häufig 
als Ersatz- oder gar Gegenbegriff zu „Religion“. Diese polemische Gegenüberstel-
lung zwischen selbstbestimmter Spiritualität einerseits und autoritär-hierarchischer 
Religion andererseits kann in westlichen Ländern auf den monopolartigen Status der 
christlichen Kirchen zurückgeführt werden.26 Die strategische Abgrenzung von jegli-
cher Verbindung mit Religion folgt dabei der Gleichung „Religion = christliche Religion 
= Kirche“.27 Organisierte Religionen, d. h. die traditionellen Kirchen, werden als Ein-
schränkung oder gar als Hindernis zur spirituellen Selbstverwirklichung des Individu-
ums empfunden. Oder um es mit der österreichischen Religionswissenschaftlerin Birgit 
Heller (geb. 1959) zu sagen: „Spiritualität gilt als modern, offen, erfahrungsorientiert 
und authentisch – Religion hingegen als rückständig, einengend, formal und dogma-
tisch.“28 Als Alternative zur herkömmlichen Religion wird Spiritualität durch folgende 
Merkmale kontrastiert (Tabelle 1):

Religion / Religiosität Spiritualität

institutionell individuell

dogmenorientiert erfahrungsorientiert

exklusiver Wahrheitsanspruch pluralistisch, viele Traditionen, 
integrierend

festgelegt suchend, offen

reglementierend befreiend

kurz: „uncool“ kurz: „cool“

Tabelle 1: Stereotype Oppositionen zur Abgrenzung von Spiritualität gegenüber Religion bzw. traditionelle Religiosität. Quelle: 

Bucher (2008), 462.

Mittels dieser Rhetorik der Opposition wird Spiritualität als universeller Weg inszeniert, 
der über kulturelle und religiöse Grenzen hinausgeht. Die dazu gehörigen Schlagwörter 
sind gesteigerte Wellness, erweitertes Bewusstsein, sakrale Sexualität, erhöhte Krea-
tivität und schließlich Erleuchtung. Die Wahrnehmung der etablierten Religionen als 
formalistisch, unflexibel und krisenanfällig scheint die Popularisierung von „Spirituali-
tät“ nur zu beschleunigen.29 

26 Vgl. Heller (2011), 290-92; Heller (2014), 53; Hammer (2005), 858.
27 Knoblauch (2009), 17.
28 Heller (2014), 49.
29 Vgl. Bucher (2008), 462.

Dem gesellschaftlichen Trend der „Entkirchlichung“ gegenüber floriert eine neue, 
nicht- oder wenig organisierte Religiosität. Anhand dieses Phänomens zeichnet sich 
die Ambivalenz der Säkularisierungsthese ab: Wenn Kirchen ihre kulturelle Vormacht-
stellung verlieren, nimmt die Vielfalt religiöser Ausdrucksformen zu. Die Pluralisierung 
von Religion ist daher als zentrale Konsequenz der Säkularisierung zu betrachten.

Unter manchen Religionssoziologen ist „Spiritualität“ zum Synonym für das facetten-
reiche Feld der nicht-kirchenförmig organisierten Religiosität geworden.24 Als pars pro 
toto-Etikett soll Spiritualität die gesamte religiöse Gegenwartskultur außerhalb theis-
tischer Traditionen beschreiben.25 Im Mittelpunkt solcher soziologischen Betrachtun-
gen steht die Begriffsvariante Spiritualität 1 gemäß unserer Unterscheidung. Für den 
Kontext der Lebens- und Sozialberatung sprechen zwei Faktoren für eine eingehende 
Betrachtung der Bedeutung von Spiritualität als Teilbereich der heutigen Gesellschaft:  

Zunächst ist die Selbsteinschätzung als „spirituell“ im frei-religiösen Feld wesentlich 
stärker ausgeprägt als in anderen gesellschaftlichen Segmenten wie etwa das kirchli-
che oder nicht-religiöse Milieu. Hierbei spielt die demarkierende Funktion des Begriffs 
Spiritualität eine zentrale Rolle, während die inhaltliche Verortung häufig interpreta-
tionsoffen bleibt. Wenn in professionellen Kontexten von „spirituellen“ Ansätzen die 
Rede ist, sollte daher kritisch reflektiert werden, inwiefern sich diese Zugänge von um-
gangssprachlich als spirituell eingeordnete Praktiken unterscheiden. Die mittlerweile 
inflationäre Verwendung des Trendbegriffs „Spiritualität“ erfordert die Entwicklung von 
transparenten Qualitätsstandards, um die Professionalität der Beratungstätigkeit zu 
garantieren.

Darüber hinaus erlaubt eine soziologische Analyse den Stellenwert von Spiritualität 
im weiteren gesellschaftlichen Spektrum zu erfassen. Ein Verständnis des religiösen 
Milieus und ihrer Hilfestellungen, den spirituellen Bedürfnissen ihrer Teilnehmer zu 
entsprechen, kann möglicherweise Ressourcen aufzeigen, die für einen klientenzent-
rierten Zugang in der Beratungstätigkeit genützt werden können. 

Spiritualität als Eigenbezeichnung zur Abgrenzung von kirchlicher Religiosität

In den frei-religiösen Strömungen der Gegenwart äußert sich das Bedürfnis nach in-
tensivierter Erfahrung, persönlicher Erfüllung und sinnvollem Lebensvollzug. Im Markt 
der Lebenshilfen stehen gemeinschaftliche Verpflichtungen weniger im Vordergrund 
als in den traditionellen Kirchen oder neureligiösen Gruppierungen. Aufgrund der Re-
lativierung der Deutungshoheit institutioneller Religionen in den säkularen Gesell-
schaften Europas haben Individuen die Möglichkeit, ihre religiöse Identität und einen 

Spiritualität 1, soziokulturell

24 Vgl. Knoblauch (2009), 124-30.
25 Vgl. z. B. Heelas/Woodhead (2005) oder Aupers/Houtman (2006).



2322

Nun lässt sich aus der Selbsteinschätzung als „spirituell“ allein noch keine große 
Schlussfolgerung ableiten. Die Frage bleibt nämlich offen, was gemeinhin mit „Spiritu-
alität“ bzw. „spirituell“ eigentlich assoziiert wird. Im Rahmen von Buchers Studie gaben 
die Befragten drei eigenständig formulierte Antworten auf diese Frage. Hier sollen nur 
die ersten drei Antwortkategorien kurz wiedergegeben werden. Eine deutliche Mehrheit 
von 44% der Studierenden verband Spiritualität mit „Übernatürlichem“ und „Transzen-
dentem“. Diese Kategorie konkretisierte sich im Glauben an einen beziehungsfähigen 
Gott oder an nicht-personale höhere Mächte, Engelwesen oder Übersinnlichem. Die 
Angaben aus der zweithäufigsten Antwortgruppe (29%) waren dem Begriff Spiritualität 
eher kritisch gegenüber eingestellt. Diese brachten Spiritualität mit „Esoterik“32, spiri-
tistische Praktiken („Gläserrücken“) oder Magie in Verbindung. Nicht uninteressant ist, 
dass vor allem die „nur“ Religiösen diese Ansicht teilten. In deren Einschätzung pendelt 
die Spiritualität zwischen Humbug und Gefährlichem. Die dritthäufigsten Antwortgrup-
pe, die ein Viertel der Befragten wählte, umfasste „spirituelle Praktiken“. Zu diesen 
werden vor allem Meditation und Yoga gezählt, vereinzelt auch Entspannungstechniken, 
Exerzitien und Gebet. Unter den befragten Studierenden gehören also Tranzendenzbe-
zug, deviante Orientierungen sowie Praktiken mit religiösem Vorzeichen zu den häu-
figsten Vorstellungen, die mit dem Begriff Spiritualität assoziiert werden.  

Buchers Studie unterstreicht die Vielschichtigkeit der Einstellungen gegenüber Spiri-
tualität, die von Begeisterung bis hin zu ausdrücklicher Ablehnung reichen. Im Allge-
meinen lässt sich sagen, dass Spiritualität in der heutigen Umgangssprache weniger 
mit kirchlicher Religiosität in Verbindung gebracht wird. Sie wird eher individuell als 
gemeinschaftlich, stärker emotional und erfahrungsorientiert als lehrhaft und kognitiv 
wahrgenommen.33 Die in der Studie genannten Bedeutungsfelder decken sich größten-
teils mit der Variation Spiritualität 1. Wenn bestimmte Werthaltungen oder Angebote 
des ganzheitlichen Lebenshilfemarkts sich als „spirituell“ bezeichnen, dann geht es 
darum, sich vom kirchlich geprägten Kontext abzugrenzen. 

Kritisch einzuwenden ist jedoch, dass eine Gleichsetzung von Spiritualität mit jegli-
cher Religiosität, die außerhalb der traditionellen Hauptströmungen praktiziert wird, 
zu einer Inflation des Begriffs führt. Spiritualität 1 wird zu einem nur allzu schwam-
migen Identitätsmarker. Zudem wird dabei der Ursprung des Wortes in der christli-
chen Tradition übersehen. Besondere Prägung erhielt das Wort „Spiritualität“ in der 
französischen katholischen Theologie seit Ende des 19. Jahrhunderts, wo es in erster 
Linie die das Leben des Einzelnen transformierenden Dimensionen der Frömmigkeit, 
Aszese und Mystik umfasste. Unter Aszese (nicht zu verwechseln mit Askese im einge-
schränkten Sinn von Verzichtsübungen) subsumierte man die religiöse Übepraxis und 
was durch menschliches Bemühen in ihr erreichbar ist: die Kultivierung von Tugenden 
und die Überwindung von negativen Charaktereigenschaften, Gebet und Meditation so-
wie die durch sie entstehenden Zustände von konzentrierter Zuwendung zu Gott. Mystik 
stand für das Ergriffenwerden durch die Gegenwart Gottes, das sich spontan und ohne 

32 Zum problematischen Begriff der Esoterik siehe oben.
33 Vgl. Bucher (2008), 466.

In den 1990ern wurden repräsentative Studien in den USA durchgeführt, um die Selbst-
einschätzung „spiritual but not religious“ zu untersuchen. Rund ein Viertel der Befrag-
ten gaben an, „nur“ spirituell zu sein. Diese Gruppe besucht seltener einen kirchlichen 
Gottesdienst, ist reservierter gegenüber christlichen Glaubensinhalten (besonders was 
die Vorstellung eines personalen Gottes betrifft) und würde eher meditieren als beten. 
Die spirituellen Nicht-Religiösen sehen sich als Suchende, interessieren sich für New 
Age-Weltanschauungen30 und sind überzufällig häufiger in der jüngsten Altersgruppe 
anzutreffen. Die Studien belegten aber auch, dass die Mehrheit der amerikanischen 
Bevölkerung (65%) sich als „spiritual and religious“ begreift. Spiritualität und Religion 
stellen daher ganz und gar nicht eine zwangsläufige Dichotomie dar.31   

Um ein besseres Verständnis über religiös-spirituelle Selbsteinschätzung in Mitteleu-
ropa zu gewinnen, führte der Schweizer Religionspädagoge Anton A. Bucher 2008 eine 
Pilotstudie unter Studierenden (n=190) aus Fribourg und Salzburg durch. Das durch-
schnittliche Alter der Befragten, die die Fächer Pädagogik und Psychologie belegten, 
betrug 24,7 Jahre. Die Teilnehmer der Studie wurden gefragt, ob sie sich als „religiös“, 
„spirituell“, „sowohl als auch“ oder „keines von beidem“ verstehen würden (vgl. Dia-
gramm 1).

Ein gutes Drittel (36%) der Befragten stufte sich als „spirituell“ und „nicht religiös“ ein. 
Dieser Anteil ist deutlich höher im Vergleich zu den „nur“ Spirituellen in der amerika-
nischen Gesamtbevölkerung. Den geringsten Zuspruch erhielt hingegen die Selbstein-
schätzung „religiös, nicht spirituell“ mit nur 16%. Bucher erklärt dieses Resultat mit 
dem bereits bekannten Faktum, dass Studierende der Sozialwissenschaften eher zu 
einer kritischen Haltung gegenüber kirchlicher Religiosität stehen. 

Diagramm 1: Das religiös-spirituelle Selbstverständnis unter Studierenden der Pädagogik und der Psychologie (n=190) in 
Fribourg und Salzburg. Quelle: Bucher (2008), 465.

30 Zum Begriff New Age vgl. oben.
31 Vgl. Bucher (2008), 463.

Religiös-spirituelles Selbstverständnis

spirituell, nicht religiös				    36%

spirituell und religiös			   26%

weder noch		  22%

religiös, nicht spirituell	 16%

0%					     50%



2524

tät, wo „Spiritualität“ zum Merkmal der Authentizität avancierte. Diese Form der Re-
ligiosität versteht sich als erfahrungsorientiert, pluralistisch und betont die Rolle des 
individuellen Subjekts.

Als Label für ein konkretes soziales Segment umfasst Spiritualität das bunte Sammel-
surium diverser Praktiken und Lebenshilfen. Dieses Feld wurde in der Vergangenheit 
auch als alternative religiöse Strömungen, unsichtbare Religion, Esoterik-Szene, kul-
tisches Milieu, New Age-Bewegung oder holistisches Milieu bezeichnet. Seine Akteure 
übernehmen Elemente aus diversen religiösen Traditionen, deuten sie um und gestal-
ten damit neue Ideen und Praktiken. Mit Spiritualität konnotierte Übungswege, die sich 
zu einem großen Teil auch auf asiatische Geist-Körper-Übungen oder Heilmethoden 
berufen, wie z. B. Yoga, Zen, Tai Chi, Reiki oder Chakra-Meditation, haben ihren alter-
nativen Anstrich größtenteils schon verloren und zählen heute zur religiösen Populär-
kultur des Westens. Wenn in den Medien der „Spiritualitäts-Boom“ thematisiert wird, 
dann ist in der Regel dieses frei-religiöse Milieu gemeint. 

Um die Problematik der genauen inhaltlichen und zeitlichen Eingrenzung dieses dyna-
mischen Feldes zu verdeutlichen, sollen im Folgenden einige Versuche in diese Rich-
tung exemplarisch dargestellt werden. Darauf aufbauend soll die Struktur und der Stel-
lenwert des zeitgenössischen Lebenshilfemarktes in Österreich untersucht werden.   

Mystik als Sozialform

Religionssoziologische Diagnosen sind sich weitgehend einig, dass Individualisierung, 
Subjektivierung und der Stellenwert der persönlichen Erfahrung ein verbreitetes Merk-
mal der modernen europäischen Religionsgeschichte ist.37 Schon zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts identifizierte der evangelische Theologe und Kulturphilosoph Ernst Tro-
eltsch (1865-1923) eine persönlichen Form von Religiosität, die auf Einübung und Re-
flexion religiöser Erfahrung beruht. Troeltsch unterschied noch innerhalb des Christen-
tums zwischen den religiösen Sozialformen „Kirche“, „Sekte“ und „Mystik“. Die Mystik 
als Form der religiösen Gemeinschaft, bei Troeltsch auch „Spiritualismus“ genannt, be-
tonte die Orientierung an der Innerlichkeit und Unmittelbarkeit des religiösen Erlebens. 
Dieser subjektive Zugang zur religiösen Erfahrung sprach besonders die damalige Bil-
dungsschicht an, die sich von traditionellen religiösen Bindungen emanzipiert hatte. 
Als Vorläufer dieser Form von religiösem Leben betrachtete Troeltsch die Mystiker des 
christlichen Mittelalters.38 Individuelle Spiritualität stand bereits dort in einem gewis-
sen Spannungsverhältnis zur religiösen Institution, die sich als Hüterin der orthodoxen 
Lehre und Praxis begreift. Das galt auch für viele christliche Mystiker, die in der Regel 
Mitglied eines Ordens waren.39 Die kritische Reaktion gegenüber einem verkrusteten 
Ritualismus und Dogmatismus teilten auch die späteren Sympathisanten der Mystik. 

37 Vgl. Heller (2014), 57.
38 Vgl. Troeltsch (1994).
39 So wurde beispielsweise Margareta Porete (geb. um 1250), eine Nonne des Beginen-Ordens, 1310 in Paris öffentlich ver-
brannt, weil sie ihre Aussagen über die Möglichkeit, Christus allein auf Grundlage der Liebe und der Vernunft nachfolgen zu 
können, nicht widerrief. Ihr individueller Anspruch der Christusmystik wurde als Missachtung der vermittelnden Rolle der 
Kirche gedeutet. Auch die wirkungsvollen Predigten Meister Eckharts (um 1260-1328) ), einem führenden Mitglied des Do-
minikaner-Ordnens, zeichneten sich durch eine anspruchsvolle individuelle Spiritualität aus, die schließlich zum Gegenstand 
eines Inquisitionsprozesses wurden. Vgl. Gerhardt (2016).

menschliches Zutun ereignet. Im Laufe der Popularisierung des Begriffs „Spirituali-
tät“ ab Mitte des 20. Jahrhunderts wurde der ursprünglich im katholischen Rahmen 
wurzelnde Begriff auch vom Protestantismus und von nichtchristlichen Traditionen 
über-nommen.34 Darüber hinaus findet schon seit den 1920er Jahren eine Diffusion von 
asiatischen Körpertechniken und ganzheitlichen Lebenshilfen aus dem holistischen 
Milieu in kirchliche Institutionen und z. T. auch ein Austausch in umgekehrter Richtung 
statt.35  Die aus dem angelsächsischen Sprachgebrauch stammende Opposition „Spi-
ritualität versus Religion“ löst sich dort auf, wo die Tiefendimension der persönlichen 
Erfahrung und die Rolle des religiösen Subjekts in den Kirchen heimisch ist.36       

Mit angemessener Rücksicht auf die eingeschränkte Reichweite dessen, was unter Spi-
ritualität 1 subsumiert werden kann, soll die frei-religiöse Szene im Folgenden genauer 
skizziert werden. Dabei werden bisherige Ansätze der Religionssoziologie beleuchtet, 
die versuchen, Spiritualität als gesellschaftliches Milieu zu bestimmen. 

Zwischenfazit

In den säkularen Gesellschaften Europas hat die Deutungsmacht der christlichen Re-
ligionen an allgemeiner Geltung eingebüßt. Bedürfnisse nach Identität, transformie-
renden Erfahrungen und einem sinnerfüllten Leben bestehen hingegen nach wie vor. 
Vielfältige Angebote der religiösen Gegenwartskultur gehen auf diese Bedürfnisse ein 
und begünstigen die selbstbestimmte Gestaltung einer individuellen Religiosität. Hier-
bei fungiert der Begriff der Spiritualität im holistischen Milieu oftmals als Alternativ- 
oder Gegenbegriff zu traditionellen bzw. institutionalisierten Religionen. 

Die mit der Bedeutung Spiritualität 1 verbundene Abgrenzung zu „Religion“ bzw. Kir-
che ist kritisch zu reflektieren: Zum einen stammt das Wort „Spiritualität“ aus dem 
Wortschatz des Christentums. Andererseits finden sich im Rahmen religiöser Institu-
tionen (v. a. christlicher und buddhistischer) zunehmend Angebote, die mit denen von 
Spiritualität 1 konkurrieren können, gerade deshalb weil sie viele Impulse von dort auf-
nehmen. Selbst wenn Meinungsmacher von christlicher Seite die Angebote des holisti-
schen Mileus gerne als „Esoterik“ abqualifizieren, findet de facto eine Diffusion dieser 
religiös-kulturellen Sphären statt.

Unkirchlich, aber nicht unreligiös: Ein paar zeitgeschichtliche Versuche, das frei-re-
ligiöse Feld zu definieren  

Die Transformationsprozesse im religiösen Feld, die sich spätestens seit den 1970er 
Jahren in Europa beobachten lassen, führten zu einer vielfältigen Gegenwartsreligiosi-

34 Vgl. Heller (2014), 51.
35 Vgl. Höllinger/Tripold (2012), 11.
36 Vgl. Knoblauch (2009), 185.



2726

nennen.41  

Die politische Ausgrenzung des „Anderen“ unterstreicht die notwendige Eigenschaft, 
dass sich „esoterische“ Motive im spannungsgeladenen Verhältnis mit gesellschaftlich 
etablierten Formen von Theologie, Wissenschaft und Rationalität betrachtet werden 
müssen.42 So gesehen ist in historischen Untersuchungen das Merkmal der Stigmati-
sierung ein wichtiges Indiz für die Identifikation esoterischer Konzepte. 

Die gegenkulturelle Ablehnung dogmatischer Religion oder „reduktionistischer“ Wis-
senschaft ist charakteristisch für das frei-religiöse Feld. Was für die einen Spiritualität 
bedeutet, erscheint dem Verteidiger der Orthodoxie als Esoterik. Aufgrund der pejora-
tiven Konnotation wird Esoterik als Label zur Selbstbeschreibung wahrscheinlich nur 
noch von einer Minderheit im Feld verwendet. Andererseits listen große Online-Ver-
sandhändler wie Amazon die Sparte „Esoterik“ hemmungslos als Unterkategorie der 
Sachbücher. Das könnte als Hinweis betrachtet werden, dass Esoterik weder innerlich 
noch geheim oder deviant, sondern fester Teil der heutigen Populärkultur geworden ist. 

Das kultische Milieu

Soziologisch orientierte Beschreibungen der nicht-kirchlichen Gegenwartsreligiosität 
konzentrieren sich ab den frühen 1970er Jahren auf „Milieus“ oder „Bewegungen“ und 
verzichten weitgehend auf den vorbelasteten Esoterikbegriff als übergeordnete Klam-
mer. Colin Campbell (geb. 1940), ein britischer Soziologe, baute auf die klassische Tri-
chotomie von Kirche, Sekte und Mystik auf, betonte jedoch den Unterschied zwischen 
„Sekte” (sect) und „Kult“ (cult). Der individualistische, synkretistische, aber äußerst 
kurzlebige Kult ersetzte dabei den Begriff der Mystik nach Troeltsch. Das dynamische 
Kollektiv der Kulte bildet das „kultische Milieu“, welches nicht nur mystische Inner-
lichkeit, sondern auch vorchristliche pagane Praktiken sowie deviante Wissenschaft 
und Technologie umfasst. Wie bereits beim Begriff der Esoterik ist hier der heterodoxe, 
deviante oder alternative Charakter des kultischen Milieus gegenüber der dominanten 
Kultur einer Gesellschaft ausschlaggebend. Trotz der Kurzlebigkeit seiner Gruppierun-
gen entwickelt das Milieu seine Kontinuität durch Medien wie Magazine, Bücher und 
Broschüren oder Vorträge, informelle Zusammenkünfte für inhaltlichen Austausch so-
wie praktische Demonstrationen.43  

41 Vgl. von Stuckrad (2004), 20-23.
42 In diesem Wortgebrauch diente das Label „Esoterik“ auch in der aktuellen Begriffsdebatte unter den österreichischen 
Lebens- und Sozialberatern zur Spiritualität im professionellen Beratungskontext häufig der Abgrenzung von einem als 
unseriös betrachteten „Anderen“. Der „Esoteriker“ gilt also als Anhänger eines unaufgeklärten, unwissenschaftlichen und 
magischen Denkens. In einer Strategie der konfliktorientierten Differenzkonstruktion erspart man sich somit eine vertiefen-
de inhaltliche Auseinandersetzung und umgeht den scheinbaren Aufwand, das andersdenkende Gegenüber als Dialog-
partner wahrzunehmen. Ein differenzierter und sachlicher Zugang zum Themenfeld Spiritualität hinterfragt polarisierende 
Schablonen, die in der Kunst der Polemik so notwendig sind.
43 Vgl. Campbell (1972), 121-123.

Ihre Art der Innerlichkeit war zwar aufgrund ihrer Gemeinschaftslosigkeit unkirchlich, 
aber deswegen nicht unreligiös. Sie lebten eine Form der individuellen Religionskultur, 
die ihrerseits noch tief in den Traditionen des Christentums verwurzelt war.40

Die Ablösung von der kirchlichen Gestaltung religiösen Lebens blieb nicht nur auf die 
Bildungs-schicht beschränkt. Seit Mitte des 20. Jahrhunderts findet in weiten Teilen der 
europäischen Bevölkerung eine graduelle Abwendung von traditionellen Formen der 
Gemeinschaft statt, während gleichzeitig eine antidogmatische, erfahrungsbetonte Re-
ligiosität aufzublühen begann. Eine im christlichen Rahmen bestimmte Mystik erweist 
sich jedoch als zu eng, um ein Phänomen zu beschreiben, welches sich in zunehmen-
dem Maße auch außerhalb des Christentums verortet. 

Esoterik als Diskursform

„Esoterik“ ist eine in der Forschung eingebürgerte Bezeichnung für alternative Reli-
giosität, die eine wesentlich breitere Klammer spannt als die Mystik bei Troeltsch. Um-
gangssprachlich mag Esoterik noch als pejoratives Synonym für das Dunkle, Irrationale, 
Geheimnisvolle gelten. In historischen Studien hingegen bezeichnet er einen Sammel-
begriff für jenen Strang der westlichen Religionsgeschichte, der einer autonomen, 
subjektiven Religiosität mehr Gewicht gibt und sich von der traditionellen kirchlichen 
Lehre und Organisation abhebt. Im Unterschied zur Sozialform der Mystik beschränkt 
sich Esoterik nicht auf die religiöse Erfahrungsdimension, sondern umfasst auch natur-
philosophische Vorstellungen und therapeutische Modelle. Die weltanschaulichen Vor-
läufer der westlichen esoterischen Strömungen reichen bis in die vorchristliche Antike 
zurück.

Der deutsche Religionswissenschaftler Kocku von Stuckrad (geb. 1966) weist darauf 
hin, dass „Esoterik“ nicht als einzelner Gegenstand oder als ungebrochene Tradition 
auftrete. Er schlägt daher vor, das „Esoterische“ als bestimmten kulturellen Prozess 
der europäischen Religionsgeschichte zu begreifen. Der esoterische Diskurs umfasse 
demnach Erkenntnisansprüche auf absolutes Wissen, die Dialektik von Verborgenem 
und Offenbartem, sowie das Motiv des ganzheitlichen, durch Entsprechungen zusam-
menhängenden Kosmos. Eine wichtige Rolle spiele auch die Vorstellung einer philoso-
phia perennis, einer ewigen und universalen Weisheit, die hinter der Vielfalt der histo-
rischen Kulturen hervorscheine. Wesentlich für den westlichen esoterischen Diskurs 
ist die Abgrenzung devianter oder alternativer Sinnkonstruktionen gegenüber der kul-
turellen Majorität, welche vom Hauptstrom der christli-chen Kirchen klassisch zu den 
„Häresien“ gezählt werden. Diese inhaltlich wie entstehungs- und rezeptionsgeschicht-
lich ganz unterschiedlichen Lehren umfassen z. B. die antike Gnosis, Hermetik und 
Astrologie; die mittelalterliche Alchemie, Kabbala und Mystik; die Naturphilosophien 
und die Medizin der Renaissance; die auf Franz Anton Mesmer (1734-1815) zurück-
gehende Heiltechniken (die Vorläufer der zeitgenössischen Energiearbeit); sowie den 
Spiritismus und Okkultismus des 19. Jahrhunderts – um nur plakativ einige wenige zu 

40 Heller (2014), 52.



2928

New Age-Weltanschauungen besteht in der Funktion der Opposition gegen etablierte 
Religion und Wissenschaft. Die „klassischen“ esoterischen Diskurse des Westens stellt 
allerdings nur eines neben vielen weiteren Quellen des New Age. 

Jedenfalls wurden die Inhalte der New Age-Literatur zu einer festen Sparte des Le-
benshilfemarktes und trugen maßgeblich zur Popularisierung des Spiritualitätsbegriffs 
in westlichen Gesellschaften bei, einschließlich dem deutschsprachigen Raum.49 Dabei 
bezeichnet das Adjektiv „spirituell“ die Individualität und Flexibilität von Glaubensinhal-
ten und Praktiken im Gegensatz zur monolithisch wahrgenommene Orthodoxie.50  Die 
spezifische Spiritualität des New Age stellt die individuelle Suche und die persönliche 
Erfahrung in den Mittelpunkt. Was ehemals als intellektuelle Subkultur der „Mystik“ 
(bei Troeltsch) oder als „kultisches Milieu (bei Campbell) der 1960er galt, entwickelte 
sich in den vergangenen Jahrzehnten zum Bestandteil des kulturellen Mainstreams. 
Aufgrund der „Diffusion des New Age“ (Knoblauch) wurden ihre Inhalte bereits in die 
allgemeine populäre Kultur absorbiert. Die Konturen des New Age als ursprünglich 
kulturkritische Bewegung haben sich schon längst aufgelöst. Symptomatisch für diese 
Entwicklung ist die Beobachtung, dass die Bücher, die in den 1980er Jahren noch in 
alternativen Buchläden des deutschsprachigen Raums verkauft wurden, mittlerweile 
in ge-wöhnlichen Buchhandlungen oder bei gewöhnlichen Online-Versandhändlern zu 
finden sind.

Visionen eines neuen, spirituellen Zeitalters, die den Kern der New Age-Bewegung der 
1970er und 80er ausmachten, haben dementsprechend an Überzeugungskraft einge-
büßt. Das Interesse an Praktiken zur Persönlichkeitsentwicklung und zur Optimierung 
der physisch-psychischen Befindlichkeit blieb aber weiterhin bestehen. In der Sozio-
logie ist indes ein neuer Begriff dabei sich einzubürgern, um die aktuelle Gestalt der 
New Age-Bewegung als soziales Segment trefflicher zu bezeichnen. Die Rede ist vom 
„holistischen Milieu“. 

Das holistische Milieu – Netzwerk für Heil, Heilung und Wohlbefinden

Im Jahr 2012 wurde eine umfassende soziologische Studie zur religiösen Gegenwarts-
kultur in Österreich von Franz Höllinger (geb. 1957) und Thomas Tripold (geb. 1979) ver-
öffentlicht, die eine wichtige Momentaufnahme dieses dynamischen Feldes darstellt. Im 
Folgenden sollen die weitreichenden Ergebnisse ihrer Studie näher beleuchtet werden. 

Höllinger/Tripold schlagen vor, die Gesamtheit der Anbieter und Teilnehmer von alter-
nativen therapeutisch-religiösen Aktivitäten als „holistisches Milieu“ zu bezeichnen, da 
hier die Eigenbezeichnung von Praktiken, Dienstleistungen und Therapien als „ganz-
heitlich“ wesentlich häufiger vorkomme als etwa Adjektive wie „spirituell“ oder „esote-
risch“.51 Im ganzheitlichen Feld sind Heil und Heilung eng miteinander verknüpft, was 
eine eindeutige Identifikation der Praktiken als Religion oder Therapie oft erschwert. 

49 Vgl. RGG4 6, Sp. 265-270.
50 Vgl. Hammer (2005), 858.
51 Vgl. Höllinger/Tripold (2012), 12.

Die New Age-Bewegung  

„Der Begriff ‚New Age‘ wurde in den Auseinandersetzungen mit Konzepten und Prak-
tiken, die gegenüber den vorherrschenden kulturellen Trends als alternativ betrachtet 
werden, bereits in den Grundwortschatz aufgenommen,“ schrieb der niederländische 
Religionswissenschaftler Wouter J. Hanegraaff (geb. 1961) Mitte der 1990er Jahre.44   
Dies sei insbesondere dann der Fall, wenn diese Ideen und Aktivitäten etwas mit „Spi-
ritualität“ zu tun haben scheinen. Hier dient Spiritualität bereits als Marker für alter-
native Religion, eine Form internationaler Volksreligiosität die nicht mehr abhängig ist 
von traditionellen Institutionen, Lehren und Ritualen. 

Hanegraaff begreift die New Age-Bewegung als Synonym für Campbells Begriff des 
kultischen Milieus oder zumindest als bestimmte historische Stufe in der Entwicklung 
desselben.45  Er markiert das Jahr 1975 als den Beginn des New Age als selbstbewuss-
te Bewegung, die sich während den 1980ern voll entfaltete und Mitte der 1990er Jahre 
noch nachhallte. Die starke Kommerzialisierung der New Age-Literatur führte jedoch 
bereits um 1990 dazu, dass sich die führenden Protagonisten der Bewegung nicht mehr 
mit diesem Label identifiziert. Zudem trat das Pathos einer „Wendezeit“ (Fritjof Capra 
[geb. 1939]) hin zu einem Zeitalter des Wassermanns („Age of Aquarius“) oder schlicht 
dem neuen Zeitalter zunehmend in den Hintergrund. Als religionswissenschaftliche 
Kategorie wurde der Begriff mangels einer einheitlichen oder autoritativen Selbstbe-
zeichnung hingegen weiterhin beibehalten – so auch bei Hanegraaff.

Die einflussreichsten Impulse für New Age-Weltanschauungen kamen aus dem an-
gelsächsischen Raum. Diese verbreiteten sich über weite Teile der westlichen Welt, 
während die nicht-englische New Age-Literatur lokal begrenzt blieb. Neben der Theo-
sophischen Gesellschaft sowie der amerikanischen New Thought-Bewegung gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts waren auch alternative psychologische Richtungen (Hu-
man Potential Movement, die Rezeption der Ideen C. G. Jungs) ab den 1960er Jahren 
bedeutende Quellen und Referenzpunkte der Bewegung. Ihre zentralen Themen um-
fassten ganzheitliche Heilung (v. a. Techniken der Energiearbeit), Channeling (mediu-
mistische Mitteilungen von Engeln, Naturgeistern oder Verstorbenen) und die Zeichen-
deutung zum Zweck der Weissagung (z. B. I Ging, Tarot oder Astrologie).46  Auffällig ist 
die gegenkulturelle Haltung der Protagonisten des New Age, die sich als Alternative zu 
etablierter Naturwissenschaft und christlichen Großkirchen positioniert und eine neue 
Synthese säkularer und „traditioneller“ esoterischer Elemente anstrebt. Aufgrund 
dieses Merkmals der Bewegung bezeichnet sie Hanegraaff auch als „säkularisierte 
Esoterik“.47 Inwiefern tatsächlich von einer durchgängigen Traditionslinie der Esoterik 
gesprochen werden kann, die sich im New Age entfaltete, wird in der Religionswissen-
schaft debattiert.48  Die wesentliche Ähnlichkeit zwischen esoterischen Lehren und den 

44 Hanegraaff (1996), 1.
45 Vgl. a. a. O., 16.
46 Vgl. Hammer (2005). Hanegraaff (1996) zählte zudem New Age-Science und den Neupaganismus dazu. 
47 Vgl. a. a. O., 521.
47 Vgl. oben.



3130

und Vernunft, Geist und Materie, Mensch und Kosmos miteinander zu verbinden. 
Das vereinende Prinzip, das die materiellen und immateriellen Ebenen des Uni-
versums verknüpft, basiert je nach Modell auf der Vorstellung einer feinstoff-
lichen, kosmischen Lebensenergie, oder aber dem Konzept einer letztendlichen 
Quelle, die allem Sein und Bewusstsein zugrunde liegt.56 Aufgrund vielfältiger 
Deutungen ist es leichter zu erklären, wofür Holismus nicht steht, als den Begriff 
positiv zu bestimmen: Ganzheitliche Weltanschauungen richten sich gegen den 
theologischen Dualismus von Gott/Mensch, Mensch/Natur und Geist/Körper, so-
wie gegen den Reduktionismus und Materialismus der Naturwissenschaften.57  
Prinzipiell soll der „ganze“ Mensch in seiner Verflechtung von Körper, Psyche, 
Geist, Sozialverhalten, Umwelt und Wohlstand erreicht und geheilt werden. Die-
ses Streben nach Ganzheitlichkeit durch den Fokus auf das individuelle Selbst 
ergibt sich vor dem Hintergrund der institutionellen Differenzierung moderner 
Gesellschaften. Die Identität des erfahrenden und handelnden Subjekts hebt sich 
vom zerlegten und objektivierten Menschen der Großkirche, der Wissenschaft 
und der Medizin ab.58 Die zeitgenössische Wende zu holistischen Weltanschau-
ungen und Praktiken kann somit als „Ausdruck des Leidens an der Aufspaltung 
des Menschen am Beginn der Moderne“ begriffen werden.59

(2)	Die Entfaltung des persönlichen Potenzials und eines „höheren Bewusstseins“: 
Holistische Lektüre, Kurse und Behandlungen verstehen sich als Hilfestellung, 
um dem Klienten im Prozess der Persönlichkeitsentfaltung zu unterstützen. 
Therapeutische oder psychohygienische Aktivitäten zur Behandlung von Krank-
heiten oder zur Lösung von Beziehungsproblemen können als Vorbereitung für 
eine individuelle Transformation gedeutet werden, die auf eine „spirituelle Sphä-
re“ oder eine Teilnahme des individuellen Bewusstseins an einer „höheren Rea-
lität“ verweist. Wichtige Impulse in dieser Hinsicht kamen aus der Human Po-
tential Movement (Abraham Maslow [1908-1970], Frits Perls [1893-1970], Viktor 
Frankl [1905-1997], Carl Rogers [1902-1987]) und der Transpersonalen Psycho-
logie (Karlfried Graf Dürkheim [1896-1988], Stanislav Grof [geb. 1931], Ken Wil-
ber [geb. 1949)).60 Der Fokus auf Selbstverwirklichung, Kreativität und Sinn sowie 
die Betonung der Fähigkeit zur Selbsttranszendierung wich deutlich ab von der 
religionskritischen Grundhaltung, die führende psychologische und psychothe-
rapeutische Schulen prägte. Die Neubewertung der Funktion von Religion so-wie 
die Beschreibung der Wirkung religiöser Praktiken in psychologischer Sprache, 
insbesondere unter dem Einfluss C. G. Jungs, führte zur „Psychologisierung der 

56 Vgl. Hanegraaff (1996), 123.
57 Vgl. a. a. O. 119.
58 Vgl. Knoblauch (2009), 127.
59 Heller (2014), 62.
60 Als Geburtsstätte der humanistischen Psychologie und der Human Potential Movement sowie der darauffolgenden New 
Age-Bewegung gilt das Esalen Institute in Big Hur, Kalifornien. Das Zentrum der Protagonisten der amerikanischen Gegen-
kultur wurde 1962 von Michael Murphy und Richard Price gegründet. Esalen avancierte zu einer interdisziplinären Plattform, 
welches einen experimentierfreudigen Raum zur Diskussion alternativer philosophischer, spiritueller, psychologischer und 
künstlerischer Ansätze bot. Eine ausführliche Historiographie zur Entstehung und den thematischen Schwerpunkten des 
Instituts findet sich bei Kripal, Jeffrey J. (2007): Esalen. America and the Religion of No Religion. Chicago/London: University 
of Chicago Press.

Bereits im Vorgänger-Milieu, der New Age-Bewegung, fungierte Religion als optiona-
le Form von Therapie.52 Ganzheitliche Heilmethoden treten mit dem Anspruch auf, die 
konventionelle Medizin zu ergänzen, indem sie den Menschen in seiner Ganzheit wahr-
nehmen. Hinter ganzheitlichen Dienstleistungen und Aktivitäten steht die Vorstellung 
von einer untrennbaren Verbundenheit der körperlichen, seelisch-energetischen und 
spirituellen Aspekte des Menschen. Im Unterschied zum klinischen Behandeln von 
Krankheiten soll Heilung die physischen, emotionalen, mentalen und geistigen Aspekte 
der menschlichen Erfahrung in den Blick nehmen. 

Ganzheitliche Praktiken umfassen neben alternativen Therapien Mittel zur Verbesse-
rung der körperlich-seelischen Befindlichkeit (well-being) und zur Persönlichkeitsent-
faltung. Die Aktivitäten des holistischen Milieus überschneiden sich dementsprechend 
mit dem florierenden Psychotherapie- und Wellnessmarkt. Auch konventionell ausge-
bildete Ärzte und medizinische Fachkräfte beginnen die positiven Wirkungen ganzheit-
licher Medizin zu entdecken und zu nützen.53 Im holistischen Milieu kommt es also zu 
einer Annäherung zwischen ehemaligen Gegenspielern im Gesundheitsfeld, nämlich 
konventionellen Formen der Medizin und Psychotherapie einerseits und der alterna-
tiven Therapie- und Wellnesskultur andererseits. Aufgrund der relativen Verbreitung 
ganzheitlicher Heilungsmethoden betrachten Höllinger/Tripold das holistische Feld als 
ein Segment des kulturellen Mainstreams.54

Die holistische Gegenwartskultur fordert vom Klienten kein bestimmtes weltanschauli-
ches Bekenntnis oder eine langfristige gemeinschaftliche Verpflichtung. Häufig werden 
technische Aspekte von tradierten Heilritualen übernommen, indem sie diese von ihren 
ursprünglichen religiösen Kontexten entkleidet und in der Rhetorik moderner Psycho-
logie neu interpretiert werden. Typische Identitätsmarker für ganzheitliche Angebote 
bilden eine Reihe von Begriffen, deren Bedeutungen sich im Feld teilweise austausch-
bar verwendet werden: Heilen, Gesundheit, Natur, Energie, Entspannung, Bewusstsein, 
Potenzial, Spiritualität.55 Während holistische Praktiken dem Klienten ganzheitliches 
Wohlbefinden zu gewähren beabsichtigen, liegt der Schwerpunkt der konkreten An-
wendungen in der Regel dennoch auf einem bestimmten Aspekt – je nachdem ob es 
sich um einen komplementär-medizinischen, psychotherapeutischen oder explizit spi-
rituellen Ansatz handelt. 

In Anlehnung an bisherige religionssoziologische und -systematische Studien können 
die Weltanschauungen des holistischen Milieus durch folgende Grundmotive umrissen 
werden: 

(1)	Das Prinzip der Ganzheitlichkeit: Holistische Angebote beschränken sich nicht 
auf eine bestimmte Funktion des Menschen, sondern beanspruchen, Intuition 

52 Vgl. Hanegraaff (1998), 42-46.
53 Vgl. Dachverband österreichischer Ärztinnen und Ärzte für Ganzheitsmedizin. URL: http://www.ganzheitsmed.at/ [Stand: 
11.01.2018].
54 Vgl. Höllinger/Tripold (2012), 10-11, 84-85.
55 Vgl. a. a. O., 35-36.



3332

	 20. Jahrhunderts ausübte.64 New Age-Autoren entwarfen ihre Gedankengebäude 
mittels naturwissenschaftlicher Termini, aber argumentierten dabei außerhalb 
des Diskursfeldes der scientific community. Der schwedische Religionswissen-
schaftler Olav Hammer (geb. 1958) bezeichnete diese Strategie als „Szientis-
mus“, also die Verwendung von naturwissenschaftlichen Konzepten als weltan-
schauliche Sprache. Dabei stechen besonders physikalische Begriffe hervor, wie 
etwa Kraft, Schwingungen, Frequenzen, Dimensionen, Energie oder Quanten. 
Die Verschränkung von Naturwissenschaft und Naturphilosophie im New Age 
ermöglichte einerseits die Legitimation weltanschaulicher Entwürfe in einem 
säkularen Rahmen. Zum anderen erlaubte sie die Konstruktion eines ganzheit-
lichen Kosmos, in dem Religion und Wissenschaft wieder als Aspekte einer ein-
heitlichen Wahrheit gedacht werden können.

Obgleich die hier genannten typischen Grundmotive weite Verbreitung im Milieu finden, 
muss unterstrichen werden, dass der Bezug auf persönliches Potenzial oder individu-
elle Erfahrung sowie die Orientierung an Tradition bzw. Naturwissenschaft keinesfalls 
ausschließlich auf das ganzheitliche Feld zutrifft. Sein besonderes Spezifikum jedoch 
ist der dynamische Synkretismus, die Verschränkung völlig disparater Elemente unge-
achtet konventioneller Grenzziehungen. Die weltanschaulichen und rituellen Elemente 
des holistischen Feldes werden aus bestehenden institutionellen Kontexten importiert 
und neu zusammengefügt, womit die strikte fachliche Trennung zwischen Religion, 
Heilkunde, Psychotherapie und Naturwissenschaft bewusst aufgeweicht wird.

In soziologischer Hinsicht ist die Netzwerkstruktur des holistischen Milieus das ent-
scheidende Merkmal, das das Feld von traditionellen Religionsgemeinschaften oder 
neuen religiösen Bewegungen unterscheidet. Im Rahmen von Kursen, Workshops und 
Seminaren werden ganzheitliche Inhalte und praktische Ansätze kommerziell verfüg-
bar gemacht. Das holistische Milieu umfasst dementsprechend ein Sammelsurium an 
teilweise miteinander konkurrierenden Praktiken und kennt keine zentrale regulieren-
de Institution. Als pluralistisches Labor stellt das Milieu dem Klienten eine Vielzahl 
experimenteller Lebensstile zur Verfügung, die bedarfsorientiert und vorübergehend 
angenommen werden.65  

Welche konkreten Praktiken kennzeichnen das holistische Milieu in Österreich? Mit-
tels einer österreichweiten Repräsentativbefragung (n=1,020), die Personen im Alter 
über 18 Jahren nach ihren persönlichen Erfahrungen mit holistischen Praktiken be-
fragte, erzeugten Höllinger/Tripold ein differenziertes Bild deren Struktur und Verbrei-
tung (siehe Tabelle 2). Insgesamt seien mehr die Hälfte der Bevölkerung bereits mit 
ganzheitlichen Anwendungen in Berührung gekommen. Dabei habe rund ein Drittel der 
Österreicher (36%) komplementäre Heilmethoden – einschließlich Homöopathie, Aku-

64 Vgl. a. a. O., 47-48.
65 Trotz der Fluidität des Phänomens, lassen sich dennoch konkrete Formen der Vergemeinschaftung im Feld feststellen. 
Höllinger unterscheidet dabei zwischen (1) offenen Häusern (informelle Zusammenkünfte von Nut-zern und Anbietern in 
Privatwohnungen), (2) den Austausch unter Praktikern in fachspezifischen Zirkeln, und (3) Zentren, Institutionen und Berufs-
gruppen als Knotenpunkte des holistischen Netzwerks. Vgl. Höllinger (2012), 261-63.

Religion“ im holistischen Milieu.61

(3)	Körper- und Erfahrungszentriertheit: Entscheidend für den spirituellen Rei-
fungsprozess des Individuums – häufig im Zusammenhang mit dem Glauben an 
die Reinkarnation gedacht – ist letztlich nicht das kognitive Erkennen, sondern 
die persönliche Erfahrung und Verinnerlichung der jeweiligen Wahrheit. Als Mit-
tel zur Erzeugung intensiver Wahrnehmungen und außeralltäglicher Bewusst-
seinszustände können körperorientierte Praktiken, wie etwa Heilungsrituale, 
meditative Körperhaltungen, Atemübungen, Trancetechniken oder Fasten ein-
gesetzt werden. Hier sind freilich auch die Techniken der Energiearbeit zu nen-
nen, die von einer physikalisch nicht erfassbaren, feinstofflichen Anatomie des 
menschlichen Körpers ausgehen. Das Ziel der Energiearbeit besteht in der Wie-
derherstellung des Gleichgewichtes von Körper, Seele und Geist durch die Be-
freiung energetischer Blockaden sowie die Ent- und Aufladung unausgegliche-
ner Körperstellen.

(4)	Erkenntnisanspruch durch die Berufung auf Tradition: Einzelne Schulen oder 
Methoden des holistischen Feldes berufen sich auf eine (häufig imaginierte) ge-
schichtliche Tradition, die die Wirksamkeit einer Praxis besonders hervorheben 
soll. Im Zuge der Globalisierung und der Beschäftigung mit außer- und voreuro-
päischen Kulturen erhielten Praktiken, die ihren Ursprung in Indien, Tibet, China, 
Japan, Ägypten, Hawai‘i, diversen Schamanismen oder in der Kultur der Kelten 
verorten, eine Aura der Glaubwürdigkeit.62 Um sie an die Bedürfnisse moder-
ner westlicher Menschen anzupassen, werden Praktiken, die durch kulturanth-
ropologische Studien erforscht wurden, vielfach modifiziert und reinterpretiert. 
Andere Autoren ganzheitlicher Weltentwürfe (wie etwa Ken Wilber) betonen die 
Annahme, dass sämtliche religiöse und philosophische Lehren in einer philoso-
phia perennis konvergieren würden, da jede kulturelle Tradition auf denselben 
grundlegenden Erfahrungen beruhe.63  

(5)	Erkenntnisanspruch durch die Berufung auf Naturwissenschaft: Neben dem 
persönlichen Erfolgserlebnis und die Einbettung der Praxis in eine langkettige 
Traditionslinie betonen viele Protagonisten des holistischen Milieus, dass ihre 
Methoden mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaften überein-
stimmen, ja sogar durch letztere bestätigt werden. Die Anlehnung an das wis-
senschaftliche Fortschrittsdenken und die Auflösung der Grenzen zwischen 
Mythos und Naturwissenschaft charakterisierte bereits das Programm der 1875 
gegründeten Theosophischen Gesellschaft, die als neu-religiöse Strömung des 
19. Jahrhunderts maßgeblichen Einfluss auf die frei-religiöse Spiritualität des 

61 Vgl. Hanegraaff (1996), 224-255; 482-513. Da auch das professionelle Feld der Lebens- und Sozialberater ausdrücklich 
Methoden der Analytischen Psychologie nach Jung wie auch der humanistischen Psychologie nach Perls, Rogers und Frankl 
anwendet, wäre dessen Verhältnis zum holistischem Milieu eigens zu untersuchen.
62 Vgl. Hammer (2001), 85-91.
63 Vgl. Höllinger/Tripold (2012), 28-29.



3534

Mittels der Ergebnisse der Repräsentativbefragung konnte der Stellenwert des holisti-
schen Milieus innerhalb des weiteren religiösen Feldes in Österreich ermittelt werden. 
Höllinger/Tripold entwickelten dazu eine Typologie der religiösen Milieus, die sich aus 
drei Kriterien ableite: Besuch von kirchlichen Gottesdiensten, persönliches Gebet und 
die Ausübung ganzheitlicher Praktiken. Das holistische Milieu decke etwa 37% der ös-
terreichischen Gesamtbevölkerung und lasse sich in drei Sub-Milieus unterteilen (siehe 
Diagramm 2). Der „holistische Kern“ (6,8%) wurde definiert als jene Personen, die Er-
fahrung mit mindestens acht ganzheitlichen Praktiken haben, jedoch nie einem kirch-
lichen Gottesdienst beiwohnen. Der „holistische Rand“ (14,9%) bestehe aus jenen Per-
sonen, die mehr als eine, aber weniger als acht ganzheitliche Praktiken ausprobierten 
und so gut wie nie einen Gottesdienst besuchen. Die Studie von Höllinger/Tripold macht 
deutlich, dass das holistische Milieu nicht notwendigerweise anti-christlich eingestellt 
ist. Die Flexibilität holistischer Weltanschauung und Lebenshilfen äußert sich vielmehr 
in deren relativ hohen Kompatibilität mit traditioneller christlicher Religiosität. „Christ-
lich und holistisch Religiöse“ (15,3%) seien jene Personen, die an mindestens zwei 
holistischen Aktivitäten teilgenommen haben und im Laufe eines Jahres gelegentlich 
einen Gottesdienst besuchen. Die soziale Überlappung von Teilnehmern kirchlich-ge-
meinschaftlicher und ganzheitlicher Angebote stelle mit 41% sogar das größte Sub-Mi-
lieu innerhalb des holistischen Feldes dar. Der „christliche Kern“ beschreibe Personen, 
die zwar regelmäßig einen Gottesdienst besuchen, aber keine oder kaum holistischen 
Dienstleistungen in Anspruch genommen haben. Die vorgeschlagenen Kriterien zur 
Einteilung religiöser Milieus sind zum gewissen Grad willkürlich gewählt, ermöglichen 
aber eine Abschätzung der Verbreitung ganzheitlicher Orientierungen in der religiösen 
Landschaft Österreichs.66  

Die repräsentative Befragung hinsichtlich sozialer Determinanten wie Geschlecht, Bil-
dung und Wohnort ergaben wichtige Erkenntnisse: Frauen und Personen mit Matura im 
holistischen Milieu überwiegen unter den holistischen Akteuren. Das holistische Kern-
milieu konzentriere sich zwar noch im großstädtischen Bereich, doch auch im ländli-
chen Raum nehme das Angebot und der Bekanntheitsgrad ganzheitlicher Lebenshilfen 
stark zu.67  

 

66 Vgl. a. a. O., 122-124.
67 Vgl. a. a. O., 128-31.

punktur, alternative Massagen oder diverse Formen von Energiearbeit – in Anspruch 
genommen. Ein zweites facettenreiches Segment ganzheitlicher Praktiken bildet die 
Gruppe von Körper-Bewusstseins-Übungen (21%), die die aktive und regelmäßige Be-
teiligung des Teilnehmers erfordern, wie z. B. Yoga, Pilates, Qi Gong oder Meditation. 
Weitere ganzheitliche Angebote wie Pendeln, Wünschelrutengeher, alternative Psycho-
therapien (NLP, Mentaltraining oder Reinkarnationstherapien) sowie Astrologie seien 
jeweils von rund einem Fünftel der Bevölkerung genützt worden. Verhältnismäßig we-
niger Interesse (unter 11%) bestehe für Kartenlegen, Orakeldeutungen oder Geoman-
tie. Rund 7% der Befragten habe Erfahrungen mit schamanischen Heilritualen oder 
Geistheilung gemacht, während nur 4% Praktiken durchführten, die zum Bereich des 
Okkultismus zählen. 

% der Befragten 
haben Erfahrung mit... Art der holistischen Praxis

36*
28
13
6-9
2-5

Komplementärmedizin (gesamt)
Homöopathie
Akupunktur
Reiki, Kinesiologie, Shiatsu, TCM
Ayurveda, Osteopathie, weitere Formen von Ener-
giearbeit (Chakrenarbeit, Bioresonanz, Cranio-Sa-
kral-Therapie, Klangschalen- und Edelstein-thera-
pien)

21*
12
5-8
2-5

Körper-Bewusstseins-Übungen (gesamt)
Yoga
Meditation, Qi Gong, Tai Chi
Pilates, Fünf Tibeter, Zen

22
19
19
10-11

7
4

Sonstige holistische Praktiken 
Pendeln, Radiästhesie
Alternative Psychotherapien 
Astrologie
Mantische Techniken (Tarot, I Ging), Geomantie, 
Feng Shui
Schamanismus, Geistheilung
Okkultismus

Tabelle 2: Die Verbreitung holistischer Praktiken in der österreichischen Gesamtbevölkerung (n=1,020), Stand: 2008. Die mit 
* gekennzeichneten Prozentsätze bilden den Anteil jener Personen, die mit mindestens einer Praxis der jeweiligen Kategorie 

Erfahrung haben. Quelle: Höllinger/Tripold (2012), 115.



3736

einstufen würden, im holistischen Milieu (53%) deutlich höher zu sein scheint als in der 
Gesamtbevölkerung (33%). Für den Kern des Milieus betrage dieser Anteil sogar 84%, 
während nur 37% dieses Segments sich zugleich als „religiös“ bezeichnen würden.69  
Im Gegensatz dazu kann aus den empirischen Daten aber auch gefolgert werden, dass 
„Spiritualität“ sich nicht als alleiniger Identitätsmarker für das holistische Milieu eig-
net, da es sowohl in den religiösen (einschließlich kirchlichen) Milieus als auch in der 
nicht-religiös praktizierenden Bevölkerung Personen gibt, die sich als „spirituell“ be-
zeichnen. In Diagramm 3 werden die Ergebnisse der Repräsentativbefragung hinsicht-
lich der Selbsteinstufung spirituell/nicht spirituell prozentual für die religiösen Milieus 
aufgeschlüsselt.  

Diagramm 3: Selbsteinstufung als „spirituell“ bzw. „nicht spirituell“ in den verschieden religiösen Milieus Österreichs, Stand: 
2008. Der auf 100% fehlende Rest der Befragten pro Milieu enthielt sich einer Selbsteinstufung als spirituell/nicht spirituell. 

Quelle: Höllinger/Tripold (2012), 125.

Festzuhalten ist also, dass in den holistischen Sub-Milieus wohl eine klare Tendenz zur 
Selbsteinstufung als „spirituell“ besteht. Aus der quantitativ angelegten Repräsentativ-
befragung geht aber wiederum nicht hervor, was jetzt der Einzelne unter „spirituell“ 
oder „nicht spirituell“ konkret versteht. 

Bislang wurden nur wenige qualitative Untersuchungen durchgeführt, die sich mit zeit-
genössischen Ausdrucksformen von Spiritualität 1 in Österreich auseinandersetzen. 
Höllinger/Tripold führten neben der Repräsentativumfrage zusätzlich leitfadenbasierte 
Interviews mit insgesamt 23 Anbietern und 13 Teilnehmern holistischer Praktiken in 
den Bezirken Klagenfurt, Leoben und Graz. Lediglich ein Bruchteil der befragten An-
bieter würde deren Arbeit von sich aus einer „geistigen“ oder „spirituellen“ Dimension 

69 Vgl. a. a. O., 25.

Selbsteinstufung als...

Holistischer Kern

Holistischer Rand

Christlich & Holistisch

Christlicher Kern

Christlicher Rand

Nicht religiös

GESAMT

	 84
	 13

	 39
	 41

	 54
	 38

	 34
	 56

	 21
	 70

	 15
	 59

	 33
	 53

	 0	 20	 40	 50	 80	 100

Diagramm 2: Die Typologie religiöser Milieus in Österreich gemessen an den Indikatoren Gottesdienstbesuch, Gebet und Aus-
übung holistischer Aktivitäten, Stand: 2008. Aus Gründen der Übersichtlichkeit wurden die 24 muslimischen Befragten der 
Repräsentativbefragung (n=1,020) sowie andere nicht-christliche Minderheiten ausgeschlossen. Zu berücksichtigen ist ferner, 
dass lediglich 66% des Milieus der „Nicht religiösen“ (keine Teilnahme an Gottesdiensten, kein Gebet) sich selbst als „nicht 

religiös“ einstufen würde. Quelle: Höllinger/Tripold (2012), 123-125.

Wie spirituell ist das holistische Milieu?

Der thematische Schwerpunkt der Praktiken im ganzheitlichen Milieu liegt eindeutig 
auf Gesundheitspflege und Wohlbefinden. Dieser Sachverhalt wird zusätzlich durch die 
Analyse der vorherrschenden Motive im Feld gestützt. Während Gesundheit, Krisen-
bewältigung und Persönlichkeitsentwicklung die wichtigsten Beweggründe des holisti-
schen Kerns darstellen, sind die Teilnehmer des ganzheitlichen Randmilieus ebenfalls 
durch Gesundheit, aber auch Entspannung und Neugier motiviert. Spiritualität wird für 
den Großteil der holistischen Angebote nicht als zentrales Motiv genannt. 

Da die persönliche Entfaltung von Spiritualität weitgehend nicht zu den vorrangigen 
Motiven des holistischen Milieus gehört, ist die Frage berechtigt, welche Bedeutung ihr 
für die Akteure des Feldes eigentlich beigemessen werden kann. Nach Höllinger/Tri-
pold sei Spiritualität lediglich im Umkreis schamanischer Praktiken ein primäres Motiv 
(Kern: 57%, Rand: 44%). Am Schamanismus interessierte Klienten geben auch häufiger 
an, ihre Persönlichkeit entwickeln zu wollen.68  

Trotz eines breit gefächerten Spektrums an Motiven unter den holistischen Akteuren 
ist zu unterstreichen, dass der Anteil jener Personen, die sich selbst als „spirituell“ 

68 Vgl. a. a.O, 132.

Religiöse Mileus in Österreich



3938

Zwischenfazit

Der „Spiritualitäts-Boom“ der letzten Jahrzehnte ist in einem dynamischen Milieu be-
heimatet, das Soziologen in diversen Phasen seiner Entwicklung als Mystik, Esoterik, 
kultisches Milieu, New Age und zuletzt als holistisches Milieu bezeichnet haben. 

In diesem Feld sind Heil und Heilung eng miteinander verknüpft. Ganzheitliche Heil-
methoden treten mit dem Anspruch auf, konventionelle Medizin zu ergänzen, indem der 
Mensch in seiner Ganzheit betrachtet wird. Holistische Angebote sollen entsprechend 
zur Verbesserung der körperlich-seelischen Befindlichkeit als auch zur Persönlich-
keitsentfaltung führen. Spiritualität kommt die Funktion einer optionalen Therapieform 
zu.

Im Vergleich zur restlichen Gesellschaft ist die Tendenz zur Selbsteinstufung als „spiri-
tuell“ im holistischen Milieu höher. Das unterstreicht die Relevanz von Spiritualität 1 als 
soziokulturelles Segment. Klienten holistischer Anbieter erwarten sich Orientierung, 
um den tieferen Sinn einer bestimmten Krankheit oder Lebenskrise zu verstehen. Für 
die Anbieter bestehen jedoch keine verbindlichen Ausbildungs- oder Qualifikationskri-
terien. 

Spiritualität als soziokulturelles Feld: Diskussion und weiterführende Fragen für die 
Lebens- und Sozialberatung 

Die Begriffsnuance Spiritualität 1 beschreibt ein buntes Feld, welches die umgangs-
sprachliche Bedeutung von Spiritualität stark einfärbte. Menschen, deren Leidens-
druck hoch genug ist und für die sich konventionelle Behandlungen als wirkungslos 
erwiesen haben, nehmen nicht selten die Angebote der Sinnstiftung im holistischen 
Milieu an. Ein explizit spirituelles Selbstverständnis der Teilnehmer oder Anbieter des 
Milieus ist dabei nicht zwangsläufig. Wer etwa homöopathische Globuli schluckt, Bach-
blüten einnimmt oder eine Akupunktur-Behandlung genießt, muss noch nicht als über-
durchschnittlich spirituell gelten. Gut vernetzte holistische Anbieter können aber das 
Interesse des Klienten an umfassenderen Weltanschauungen wecken. Gerade bei ganz-
heitlichen Praktiken kann sich der Übergang von Heilung zu Heil, von Sinn zu Spiritua-
lität fließend gestalten. Der Lebenshilfemarkt begünstigt somit das Ausprobieren von 
Praktiken, die Sinn und Orientierung versprechen. 

Weil sich die Bedürfnisse der Klientel von holistischem Milieu und Lebens- und So-
zialberatung überschneiden können, ist die Frage gerechtfertigt, ob letztere einen pro-
fessionellen Zugang zum Themenkreis Spiritualität entwickeln kann, der sich von den 
nicht reglementierten Angeboten abhebt. Die Verwendung des Etiketts Spiritualität ist 
allerdings mit Vor- und Nachteilen verbunden, die zur Vorsicht mahnen. Für die welt-
anschaulich unabhängige Selbstverortung der Lebens- und Sozialberatung bietet sich 
der Begriff Spiritualität aufgrund seiner Inklusivität geradezu an. Weder ganzheitliche 

zuordnen. Die Auswertung der Interviews lieferte dennoch aufschlussreiche Einsichten 
zum Profil von holistischen Dienstleistern, die z. B. außer-alltägliche Heilkräfte bzw. 
hellseherische oder magische Fähigkeit für ihre Tätigkeiten voraussetzen. Zu diesen 
Anbietern zählen vor allem Schamanen, Energiearbeiter, Aura-Leser und Geistheiler, 
aber auch Channeling-Therapeuten, Tarot-Karten-Leger und Numerologen. 

Um welche Form von „Geistigkeit“ handelt es sich also konkret, wenn im ganzheitlichen 
Milieu von Spiritualität die Rede ist? Höllinger/Tripold schlagen eine Charakterisierung 
holistischer Spiritualität vor, die die autonome Suche nach Sinn und die Ausübung von 
Praktiken zur Verbindung mit einer „höheren Realität“ umfasst.70  Im ganzheitlichen 
Feld reicht das Spektrum des Transzendenzbezugs von der Auseinandersetzung mit 
„importierten“ Aufgaben aus früheren Leben, über die Kontaktaufnahme mit Natur-
geistern bzw. Verstorbenen durch eine Schamanin, bis hin zur Erschließung göttlicher 
Energien oder einer feinstofflichen Lebenskraft, die den individuellen Körper und den 
Kosmos durchwirkt. In diesen Orientierungen, die lediglich einen Bruchteil der Ange-
bote im Feld darstellen, äußert sich also die dezidiert religiöse Komponente des holis-
tischen Milieus.

Ganzheitliche Anbieter bieten einen weltanschaulichen und praktischen Rahmen zur 
persönlichen Sinnstiftung. Gerade weil der freie Markt der Lebenshilfeangebote keine 
zentrale Kontrollinstanz besitzt, wird dem spirituell Suchenden der Zugang zu einem 
experimentellen Umfeld erleichtert. Spiritualität 1 ist Patchwork- oder Melange-Reli-
giosität, in dem das handelnde Subjekt seine eigene religiöse Autorität darstellt. Was 
für Kritiker und Apologeten als religiöser Dilettantismus erscheint, ist für den Akteur 
des ganzheitlichen Feldes ein Ausdruck seiner religiösen Autonomie.

Ihre Klienten erwarten sich häufig, Einsichten in den tieferen Sinn einer bestimmten 
Krankheit oder Lebenskrise zu erhalten. Die Probleme der Betroffenen können schwer-
wiegende körperliche und seelische Belastungen darstellen, wie etwa austherapierte 
Krankheiten (z. B. Allergien oder Krebs), Kindheitstraumata, schwierige Geburten oder 
Todgeburten, Erziehungsprobleme, Leistungsdruck und Burnout, oder Beziehungspro-
bleme.71  Die Klientel holistischer Anbieter dürfte sich also zu einem Teil mit jener der 
Lebens- und Sozialberatung decken. Im holistischen Milieu bestehen jedoch gerade 
aufgrund des geringen Grades an Institutionalisierung keine allgemein verbindlichen 
Ausbildungs- oder Qualifikationskriterien, was die Unterscheidung zwischen seriösen 
und unseriösen Methoden erheblich erschwert.72 

70 Vgl. a. a. O., 35-36. Das Merkmal eines konzeptuellen und rituellen Verweises auf eine nicht-empirische Ebene ist jedoch 
sehr weit gefasst und entspricht der grundlegenden Eigenschaft religiöser Phänomene an sich.
71 Vgl. a. a. O., 142-45.
72 Vgl. a. a. O., 232-240.



4140

Seit Mitte der 1970er Jahre gehört der Begriff der Spiritualität zum festen Vokabular 
etablierter Religionen – sowohl der christlichen Kirchen als auch des Judentums, Islam 
und Buddhismus, u. a. Spiritualität im Kontext traditioneller religiöser Organisationen 
zielt darauf, bestimmte religiöse Erfahrungen bewusst einzuüben und zu reflektieren. 
Auf diese Weise kann das persönliche Leben inmitten einer modernen Gesellschaft re-
ligiös gestaltet werden.

Andere Begriffe zur Kennzeichnung persönlicher Religiosität, die im christlichen Kon-
text üblich waren, sind Frömmigkeit und Askese. Abseits der formalisierten Aspekte 
von Religion – Lehren, Dogmen und Riten – wird retrospektiv dort von christlicher, 
jüdischer, buddhistischer oder muslimischer Spiritualität gesprochen, wo Erfahrung, 
Mystik und intuitive Einsichten im Mittelpunkt stehen. Auf diese Weise führt die Ver-
drängung der älteren, im umgangssprachlichen Gebrauch verstaubten Begriffe zu ei-
ner explosiven Zunahme an „Bindestrich-Spiritualitäten“. Dazu zählen etwa die monas-
tische Wüstenspiritualität, die römisch-katholische Ordensspiritualität (welche u. a. die 
aszetische Kloster-, Exerzitien- und Gehorsamsspiritualität umfasst), die protestanti-
sche Bibelspruch- oder Alltagsspiritualität; dann die jüdische Heiligungsspiritualität, 
die islamische Rezeptionsspiritualität oder die buddhistische Achtsamkeitsspirituali-
tät. Heute können auch atheistisch-humanistische Formen der Spiritualität nicht un-
erwähnt bleiben.  

Die globalisierte Verwendung von Spiritualität als tertium comperationis ermöglicht 
– wie auch der im europäischen Kulturkreis entstandene Begriff der Religion – Aus-
prägungen von Wegkulturen aus diversen geographischen und historischen Räumen 
miteinander zu vergleichen. Angesichts der Zeitmaßstäbe großer Traditionen ist jedoch 
nicht auszuschließen, dass es sich hierbei um einen nur vorübergehenden Trendbegriff 
der Gegenwartskultur handeln könnte. 

Zwischenfazit

Spiritualität 2 bezeichnet die Kultivierung der religiösen Erfahrung innerhalb klassi-
scher Religionsströmungen. Für Traditionsbewusste gelten überlieferte Übungsformen 
– retrospektiv mit dem Adjektiv „spirituell“ markiert – als Quelle der Kraft und der Sinn-
stiftung. Sie dienen dazu, die jeweiligen Traditionen persönlich anzueignen und sie für 
die Gegenwart und das Leben in ihr fruchtbar zu machen. 

Spiritualität 2, inner-religiös / inner-weltanschaulich
(Spiritualität 1) noch etablierte religiöse Praktiken (Spiritualität 2) können Spiritualität 
allein für sich beanspruchen. Mit der Weite des Begriffs geht aber auch ein entschiede-
ner Nachteil einher. Eine allzu flexible und schwammige Bedeutung macht den Mehr-
wert von „spiritueller Beratung“ als Angebot schwer erkenntlich. Die überstrapazierte, 
populäre Verwendung der Spiritualität macht daher eine semantische Fokussierung 
notwendig. Schließlich kann es nicht bei einer leeren Worthülse belassen werden, nur 
um einen gewissen Vermarktungseffekt zu erzielen. 

Eine anthropologische Bestimmung von Spiritualität bringt ein grundsätzliches Poten-
zial des Menschen zur Sprache, ohne dabei eine konkrete Weltanschauung oder Weg-
kultur zu bewerben. Spiritualität 3 dient als günstiger Ausgangspunkt für ein Konzept, 
das auf Erkenntnissen der psychologischen Forschung basiert, aber zugleich dem Kli-
enten genügend Raum für die individuelle Gestaltung seines Lebensweges lässt. Ab-
schnitt 8 beleuchtet die Konturen dieses Zugangs. 

Zwischenfazit

Anbieter des holistischen Milieus bedienen Klienten, die nach Möglichkeiten der Kri-
senbewältigung, nach Sinn und Spiritualität suchen. Dieser Bedarf übersteigt häufig die 
Möglichkeiten konventioneller Behandlungen in der Medizin und Psychotherapie. Um 
im professionellen Rahmen der Beratung und Begleitung auf das Interesse an neuen 
Formen der Sinnstiftung zu reagieren, ist ein sachlich fundierter und klientenorientier-
ter Zugang erforderlich.  



4342

letzten Einsichten und Entscheidungen, die das ganze Leben eines Menschen durch 
eine gewisse Grundstimmung prägen. Balthasar hält den Begriff so offen, dass auch 
Formen eines agnostischen oder atheistischen Daseinsverständnisses mit einer ethi-
schen Ausrichtung einbezogen werden. Eine so verstandene Spiritualität kann inner-
halb religiöser Gemeinschaften und weltanschaulicher Bewegungen wie auch als per-
sönli-cher Sinnentwurf außerhalb religiöser Institutionen und Traditionen stattfinden. 

Ein solch weites Verständnis von Spiritualität mag m. E. auch heute noch als Ausgangs-
punkt für die Entwicklung einer Anthropologie der Spiritualität dienen. In diesem Zu-
sammenhang soll zunächst noch auf mögliche Einwände bzw. alternative Konzeptionen 
eingegangen werden. 

Ein Einwand, den man gegen von Balthasars Spiritualitätsverständnis erheben kann, 
zielt auf seine rationalistische Schlagseite. So wie er Spiritualität definiert, haben dis-
kursiv-verstandesmäßige Erkenntnis und bewusster Wille (Entscheidung) den Vorrang. 
Was ist daran fragwürdig? Ein Beispiel: Nehmen wir den Fall eines Jugendlichen der 
Punk-Bewegung der späten 1970er Jahre, der/die für sich und seine/ihre Generation 
zu der Einsicht „No future!“ kam, und sich entscheidet, dieser Einsicht entsprechend zu 
leben. Hier ist die Emotionalität, die sich in dem Statement artikuliert, nicht das Ergeb-
nis einer Einsicht, die auf einer (mehr oder weniger) rationalen Analyse der Situation 
beruht und daraus Entscheidungen über die persönliche Lebensführung ableitet. Eben-
so wenig erzeugen intellektuelle Einsicht und willentliche Entscheidung in der Regel 
eine Grundstimmung, die das ganze Leben prägt.

Eher verhält es sich umgekehrt: Jugendliche dieser Zeit artikulierten mit „No future!“ 
ein Situationsverständnis, das in der Grundstimmung, die sie ergriffen hatte, bereits 
enthalten ist und das, wie zu vermuten steht, maßgeblich von konkreten biographischen 
Erfahrungen in ihrer Alters- und Gesellschaftsschicht hervorgerufen wurde. Indem sie 
sich bewusst zu diesem stimmungshaften Verstehen der Lage bekannten, signalisier-
ten sie zugleich die Bereitschaft, die praktischen Konsequenzen daraus zu ziehen.76  

In bestimmten Fällen kann sich dieser Begründungszusammenhang freilich auch um-
kehren, wenn jemand z. B. die existenzielle Bedeutung einer Erkenntnis und/oder Ent-
scheidung erst im Nachhinein dämmert und sich in ihren emotionalen Konsequenzen 
enthüllt. Aber man kann nicht davon ausgehen, dass Erkenntnis und Wille in der Regel 
das Stimmungsleben dominieren. Dieser Vorbehalt ist kein grundsätzlicher Einwand 
gegen von Balthasar, sondern plädiert nur für eine klärende Modifikation seines An-
satzes. 

Ein grundsätzlicherer Einwand besagt, dass durch seine (und ähnlich lautende) Defi-
nitionen der Begriff der Spiritualität zu sehr ausgedünnt werde. In diesem Sinn meint 

76 Im Fall von „No future!“ handelt es sich nicht um einen radikalen Zukunftsentzug wie er in Depression und Verzweiflung 
erfahren werden kann, obwohl diese Stimmungen und ein entsprechend selbstzerstörerischer Zug in der punkigen Lebens-
haltung mitspielen können. Der Slogan artikuliert darüber hinaus gehend auch eine ju-gendliche Protesthaltung gegen die 
herrschenden Eliten und das Eintreten für ein Leben jenseits ihrer Normen. Insofern ist eine ethische Ausrichtung auf ein 
gutes Leben in einer besseren Welt (und damit auf die Zukunft) durchaus Teil des Programms, auch wenn die Perspektiven 
darauf dürftig ausfallen und sich hauptsächlich in der Dimension einer Anti-Ästhetik artikulieren. 

Geht man davon aus, dass der Begriff der Spiritualität nicht in miteinander völlig unver-
einbaren Bedeutungen gebraucht wird, und sucht nach etwas Verbindendem zwischen 
den verschiedenen Verwendungsweisen des Wortes, dann hat man mehrere Optionen. 
Man kann z. B. nach einem fixen Set von Merkmalen suchen, durch das die Identität 
von Spiritualität definiert wird und durch das sie sich von allem anderen unterscheidet. 

Man kann aber auch, mit Ludwig Wittgenstein (1889–1951) zu sprechen, nach Fami-
lienähnlichkeiten Ausschau halten, d. h. nach verwandten Seiten und Affinitäten, die 
Gemeinschaft stiften, ohne dass exakte Gleichheiten vorliegen müssen, um dem Be-
griff Sinn zu geben. Wittgensteins schon klassisches Beispiel dafür ist der Begriff des 
Spiels, der viele ähnliche Dinge umfasst, ohne dass es ein Merkmal gibt, in dem alle 
Spiele übereinstimmen.73 Diese fuzzy logic der Analogie wird im Fall des Spiritualitäts-
begriffs (wie auch in vielen anderen humanwissenschaftlichen Bereichen) der Sache 
gerechter als ein strikt binärer Code von Identität und Differenz.

Das gilt nicht nur für den umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes Spiritualität, son-
dern genauso für die Metaebene der wissenschaftlichen Analyse. Ein durchgängiger 
Konsens zwischen den Forschern in Bezug auf eine Definition menschlicher Spirituali-
tät ist ebenso wie bei anderen Begriffen auf dieser systematischen Ebene (z. B. „Reli-
gion“ oder „Weltanschauung“ als wissenschaftliche Begriffe) kaum zu erwarten, noch 
auch wünschenswert. Ist doch jeder ernsthafte Definitionsversuch von bestimmten Ver-
ständnishorizonten, Forschungsinteressen und anderen Motiven abhängig und wirft ein 
spezielles Licht auf die Sache, das wichtig ist, aber durch andere Perspektiven im wei-
tergehenden Forschungsdiskurs ergänzt und korrigiert werden muss.  

Der anthropologische Zugang und seine Spielarten 

Im 20. Jahrhundert brachte die Ausweitung des Begriffs der Spiritualität auf nicht-christ-
liche Religionen und Lebenseinstellungen in der zunehmend pluralistischen Welt In-
terpretationen hervor, die über die ursprünglich christliche Bedeutung des Begriffs 
hinausgingen.74  Die allgemeinmenschlichen Züge dieses Phänomens traten in den 
Vordergrund. Der Theologe Hans Urs von Balthasar (1905–1988) war einer der ersten, 
der einen solchen anthropologischen Begriff von Spiritualität entwickelte.75 Er verstand 
unter Spiritualität die praktische, also das Verhalten ethisch bestimmende, existenziel-
le Grundhaltung eines Menschen. Diese Grundhaltung beruhe, so von Balthasar, auf 

Spiritualität 3, anthropologisch

73 Vgl. Wittgenstein (1971), 56-58.
74Angefangen hat die Ausweitung des Begriffs bereits in alternativreligiösen Strömungen des 19. Jahrhunderts wie Theo-
sophie und New Thought sowie im Neohinduismus. Siehe dazu Baier (2007), 22-24.
75 von Balthasar (1965), 715-722. 



4544

wie vor Gott. Diese Öffnung aber setze voraus, dass der Mensch auch zu Selbsttrans-
zendenz fähig sei und vom eigenen Ego absehen könne.80  

Demnach machen zwei Merkmale den Kern von Spiritualität aus: Verbundenheit mit 
der Welt und mit einem transzendierenden Letztgültigen und als Voraussetzung eine 
Fähigkeit zur Selbsttranszendenz, aufgrund derer der Eigennutz nicht den höchsten 
Wert darstellt. Bucher verklammert hier deutlicher als Heller die Bezogenheit auf die 
Welt mit der Orientierung an einer religiösen Wirklichkeit. Er bezieht außerdem das 
ebenfalls häufig im Rahmen von Spiritualitätsdefinitionen genannte Moment des Über-
steigens egoistischer Motivationen mit ein. Atheistische und skeptische Spiritualitäten 
bleiben auch bei ihm ebenso ausgeklammert wie eine anthropologische Grundlegung. 
Auch in der Geschichte der Religionen immer wieder auftretende asketische Spirituali-
täten der Weltverneinung können damit nicht erfasst werden. 

Die Multidimensionalität von Spiritualität

Ausgehend von einer formalen Definition im Stil von Balthasars stellen sich weiter-
führende Fragen. Was macht eine Grundhaltung näherhin aus? Wie wird sie ausgebil-
det? Was geschieht, wenn Letzt-Einsichten und -Entscheidungen ins Wanken kommen? 
Geht man diesen Fragen nach, dann zeigt sich schnell, dass der Bereich der Spirituali-
tät in sich sehr vielfältig ist. 

Die Grundhaltung ist keine Stellungnahme oder Haltung zu einem bestimmten Thema. 
Sie bezieht sich auf das Leben als Ganzes, die Stellung eines Menschen in der Welt und 
das impliziert zugleich den Bezug zu dem, worum es für sie/ihn im Leben hauptsächlich 
geht, zum Lebenssinn.81 In der Philosophie wird dies zusammengenommen manch-
mal als die „Grundsituation“ bezeichnet.82 Im alltäglichen Leben wird diese Dimension 
meistens nicht bewusst. Sie enthüllt sich vornehmlich in besonderen Erfahrungen.

In der Geschichte eines vergangenen Geschehens oder in einem Prozess von 
hier und heute [...] erfährt jemand etwas, was ihn oder sie auf ganz persön-
liche Weise anspricht und was einen Menschen das Tiefste seiner selbst, sei-
nes oder ihres Stehens in der Welt auf ganz neue Weise entdecken lässt.83 

Der reiche Gehalt dieser Erfahrungen eröffnet sich selten in einem Schlag, sondern 
bedarf der Reflexion und Integration in das Weltverständnis der von ihnen Betroffenen. 
Bisweilen ist ihre Aufarbeitung schwierig und führt zu Krisen eigener Art, insbesondere 
wenn das persönliche Umfeld wenig Verständnis dafür aufbringt.

80 Bucher (2014), 69. 
81 Zu den Themen Lebenssinn und wissenschaftliche Sinnforschung siehe Schnell (2016). 
82 Vgl. zum Begriff der Grundsituation Baier (2008), 191-193. 
83 Schillebeeckx (1990), 46. 

etwa Birgit Heller: 

Fehlt jeder (große) Transzendenzbezug, so gehört Spiritualität, insofern nur 
eine wie immer geartete Grundeinstellung zum Leben gemeint ist, nicht mehr 
in den Bereich der Religion. Von einer nichtreligiösen Spiritualität zu spre-
chen scheint jedenfalls aus religionswissenschaftlicher Perspektive nicht er-
hellend.77 

Sie möchte deshalb den Begriff der Spiritualität nur heranziehen, wenn sich Menschen 
in ihrer Grundhaltung auf eine geistige Dimension beziehen, die die materielle Welt 
transzendiert. Ganz ähnlich hat übrigens bereits von Balthasar seine allgemeine Be-
stimmung von Spiritualität in einem zweiten Schritt durch den Bezug auf die Geistigkeit 
des Menschen, die seiner Meinung nach alles Materielle übersteigt, weiter spezifiziert.78  

Unter den verschiedenen Interpretationen des Begriffs Religion (siehe Abschnitt 2) 
nehmen solche, die den Transzendenzbezug als ausschlaggebend betrachten, eine 
prominente Stelle ein. Es ist deshalb durchaus legitim, sich als Religionswissenschaft-
lerin, die Spiritualität untersucht, darauf zu beziehen. Spiritualität meint dann, wie Hel-
ler weiter ausführt, persönliche Religiosität im Sinn der Einübung und Reflexion von 
Transzendenzerfahrung und die ihr entsprechende Lebensgestaltung. Dies kann sich 
innerhalb einer Religion als subjektive Aneignung der Tradition vollziehen, aber auch 
als individuelle Sinnsuche außerhalb organisierter Religionen. 

Wenn es um eine philosophisch-anthropologische Grundlegung geht, dann stellt sich 
die Sache etwas anders dar. Eine Sinngebung des menschlichen Lebens aus dem Bezug 
auf eine die Welt und das Leben in ihr übersteigende geistige Wirklichkeit ist dann nur 
eine Möglichkeit unter anderen. Es macht aus dieser Perspektive durchaus Sinn, den 
zunächst im religiösen Feld beheimateten Begriff der Spiritualität für Grundhaltungen 
im Allgemeinen heranzuziehen. Dafür spricht auch, dass in den vergangenen Jahren 
bedeutende Entwürfe einer skeptischen und atheistischen Spiritualität vorgelegt wur-
den, die nur in einem weiten Begriff von Spiritualität als solche ernst genommen wer-
den können.79  

Etliche andere anthropologische Definitionen versuchen ebenfalls den Begriff stärker 
inhaltlich zu füllen. Anton A. Bucher etwa gründet seine Definition auf qualitativ-em-
pirische Studien zum Begriff der Spiritualität und leitet daraus ein Verständnis von 
Spiritualität ab, deren Kern Verbundenheit sei, zum einen horizontal mit der sozialen 
Mitwelt, der Natur und dem Kosmos, zum anderen vertikal mit einem den Menschen 
übersteigenden, alles umgreifenden Letztgültigen, Geistigen, Heiligen, für viele nach 

77 Heller (2011), 293.t
78 Dazu passt, dass begriffsgeschichtlich eine der Bedeutungen des lateinischen Begriffes spiritualitas Geistigkeit im Sinn 
von Immaterialität ist. Die darin enthaltene Gegenüberstellung von Geist und Materie beruht auf metaphysischen Vorausset-
zungen, die zu diskutieren sind, mit denen man aber, meiner Meinung nach einen anthropologischen Begriff der Spiritualität 
nicht von vorneherein belasten sollte. 
79 Vgl. dazu Solomon (2002) sowie Sponville (2007). 



4746

Zum weiteren Bereich der Spiritualität gehören

- Lebenskrisen und Phasen der Sinnsuche;

- Erfahrungen, aus denen existentielle Einsichten und Entscheidungen hervor-
gehen;

- Verhaltensweisen wie Besinnung, Gebet, Meditation und Rituale, in denen 
eine Grundhaltung gefunden bzw. vergegenwärtigt und mit dem Alltag ver-
bunden wird;

- Wegkulturen (traditionsverbundene spirituelle Wege, Psychotherapien, Bera-
tungskulturen, spirituelle Körperübungssysteme etc.) in denen Spiritualität 
im obigen Sinn entfaltet und gepflegt wird.

Dieser anthropologische Ansatz vermeidet inhaltliche Festlegungen von Spiritualität. 
Damit ist er offen genug, um für traditionelle Religionsgemeinschaften wie auch für 
agnostische, skeptische oder atheistische Weltanschauungen anschlussfähig zu sein.  

Spirituelle Erfahrungen sind in diesem Sinn keine Eintagsfliegen, sondern haben Weg-
charakter. Sie erschließen sich in einem Prozess, durch den sie in die Lebenserzäh-
lung, in den persönlichen Mythos, wenn man so will, eingebunden werden. Außerdem 
verlangt die Integration des eigenen Lebens im Blick auf die höchsten Werte, die das 
Leben lebenswert machen, ein fortgesetztes Engagement, einübende Praxis. Darauf 
hat besonders Sandra Schneiders hingewiesen.84  

Abgesehen von ethischer Lebensführung gestalten eine Reihe von Praktiken und Events 
das Leben im Horizont der Grundsituation. Zu nennen sind hier u. a. Feste und Feiern, 
private oder öffentliche Rituale, Gebete und Formen der Meditation. Sie alle dienen der 
Vergegenwärtigung und Klärung der Grundsituation und ihrer Verankerung in Alltags-
situationen. Solche Verhaltensweisen und Ereignisse fördern außerdem die Habituali-
sierung der Offenheit für die Grundsituation.

Wenn sich das Verständnis der Grundsituation verdunkelt und die bisher sinngeben-
den Einsichten und Entscheidungen ins Wanken geraten, dann spricht man von spiri-
tuellen Krisen. Sie hängen auf unterschiedliche Weise mit der Lebensgeschichte und 
psychischen Problemen zusammen. In der transpersonalen Psychologie wurde das 
Thema der spirituellen Krisen und ihr komplexes Verhältnis zu psychopathologischen 
Störungen in den letzten Jahrzehnten intensiv behandelt.85 Gerade die zuletzt genann-
ten Dimensionen von Spiritualität spielen etwa in der Lebens- und Sozialberatung eine 
potentiell wichtige Rolle. Basiswissen über die verschiedenen Zugänge zum Bereich 
der Spiritualität und zu den verschiedenen Erfahrungen und Praktiken, die damit zu-
sammenhängen, sollten deshalb in diesbezüglichen Ausbildungen nicht fehlen.86

Zwischenfazit

In Anlehnung an die anthropologische Bestimmung von Balthasars kann Spiritualität 
wie folgt verstanden werden: 

Spiritualität umfasst die existenzielle Grundhaltung eines Menschen und was mit ihr 
zusammenhängt. Diese Haltung  

- basiert auf existentiellen Einsichten und Entscheidungen in Bezug auf die 
Stellung des jeweiligen Menschen in der Welt; 

- ist identisch mit dem persönlichen (nicht unbedingt bewussten) Entwurf des 
Lebenssinns;

- prägt das ganze Leben durch eine Grundstimmung;

- informiert das ethische und rituelle Verhalten.

84 Vgl. zu Schneiders Definition von Spiritualität Baier (2007), 36-37
85 Siehe dazu Hofmann/Heise (2017). 
86 Vgl etwa Utsch/Bonelli/Pfeifer (2014). 



4948

Die Zugänge und Reflexionen der Religionswissenschaft können für die sachgerechte 
Verortung von Spiritualität in der Beratungs- und Begleitungstätigkeit von Vorteil sein. 
Abseits von Polemik oder Vereinnahmung können religionswissenschaftliche Blickwin-
kel zur Versachlichung des Diskurses beitragen, indem sie Bedeutungsnuancen des 
Begriffs der Spiritualität systematisch beleuchten. Zum religionswissenschaftlichen 
Auftrag zählt aber auch, kritische Fragen aufzuwerfen, die sich aus der Anwendung 
spiritueller Angebote in einem säkularen Rahmen ergeben. Professionelle Beratung 
und Begleitung muss breit genug gefasst sein, um der weltanschaulichen Heimat des 
Klienten Raum zu geben und daran anzuschließen. Zugleich müssen Konzepte, die den 
Schwerpunkt auf Spiritualität setzen, in operationalisierbare Methoden konkretisiert 
werden, um eine nachvollziehbare Umsetzung zu ermöglichen.90

Mögliche Methoden „spiritueller Begleitung“ und ihre Grenzen

In der Evaluierung einer Krisensituation ist die Beratung bzw. Begleitung zunächst ge-
fordert, eine doppelte Distanz zu bewahren: Professionelle Berater sind grundsätzlich 
verpflichtet, ihre eigenen weltanschaulichen Präferenzen einzuklammern. Zugleich 
wird von ihnen erwartet, den religiösen bzw. weltanschaulichen Hintergrund des Klien-
ten zu respektieren. Die Lebens- und Sozialberatung bewegt sich somit im sensiblen 
Spannungsfeld zwischen Glauben als Privatsache einerseits und der Werthaltung und 
religiösen Praxis des Klienten als wichtige, vielleicht sogar entscheidende Ressour-
ce andererseits. Innerhalb dieses Spannungsverhältnisses können Möglichkeiten und 
Grenzen spiritueller Begleitung ausgelotet werden.

Im Folgenden werden einige Optionen für „spirituelle Begleitung“ als Zugang in der 
Lebens- und Sozialberatung vorgeschlagen. Sie unterscheiden sich im Grad des Auf-
wands, der die Entwicklung personaler und struktureller Voraussetzungen mit sich 
bringt:

(1)	Spirituelle Begleitung im Rahmen des philosophischen Dialogs. Der philoso-
phische Dialog setzt in der Regel eine Anthropologie, ein gewisses Menschen-
bild, voraus. Der Begriff der Spiritualität geht hierbei vom Menschen an sich 
aus und bildet einen formalen Ausgangspunkt, der die konkrete Gestaltung 
des individuellen Lebenssinns offenhält. Lebenskrisen oder die Notwendig-
keit einer Umorientierung können einen Prozess der Identitäts- und Sinn-
frage provozieren. Das Ziel einer spirituellen Begleitung über einen philoso-
phischen Dialog besteht in einer gemeinsamen Klärung der Grundsituation 
und der Weise, wie sie in Alltagssituationen des Klienten verankert wird bzw. 
werden soll. Der Aufwand für diese Form der Begleitung ist verhältnismäßig 
gering. Eine entsprechende Ausbildung muss aber ein grundlegendes Ver-
ständnis über die anthropologische Dimension der Spiritualität, sowie Kennt-

90 Vgl. Baier (2012), 30.

Ausblick für das Tätigkeitsfeld der Lebens- und Sozialberatung

Spiritualität und Gesundheit

„Spiritualität“ wird – ungeachtet der vielfältigen Bestimmungen des Begriffs – in der 
Flut an therapeutischer Literatur häufig mit körperlicher und seelischer Gesundheit 
assoziiert. Die soziologische Analyse des holistischen Milieus bestätigte ebenfalls, dass 
die Angebote für ganzheitliche Gesundheit und Spiritualität eng miteinander verbunden 
sind. Studien, die empathisch die gesundheitsförderlichen Wirkungen von Spiritualität 
bewerben, werden bereits in großem Umfang produziert.87 Demnach könne „Spiritua-
lität“ das Risiko von Herzerkrankungen reduzieren, Suchtverhalten entgegenwirken, 
das Wohlbefinden erhöhen, vor depressiven Verstimmungen bewahren, gegen Stress 
vorbeugen und ganz allgemein einen gesunden Lebensstil fördern, der eine längere 
Lebensdauer garantiert. „Spirituelles Wohlbefinden“ (spiritual well-being) sei eng kor-
reliert mit Angstfreiheit und damit ein wichtiger Indikator für die Lebensqualität. Als 
spirituell geltende Praktiken wie Bewusstseinstechniken, Achtsamkeitsübungen, Yoga 
und Tai Chi würden physische und psychische Beschwerden lindern.88   

Bei diesen Studien ist zu beachten, dass Skalen, die beanspruchen, Spiritualität zu mes-
sen, häufig der Bedeutung von Spiritualität als anthropologisches Potenzial ähneln: Der 
Gesundheitsfaktor Spiritualität hat zu tun mit mentaler Einstellung, einer das Leben 
bestimmenden Grundhaltung und Grundstimmung sowie deren aktive Übersetzung in 
eine konkrete Lebensweise.    

Spiritualität in der sozialen und psychologischen Begleitung

In menschlichen und zwischenmenschlichen Situationen können Krisen oftmals neue, 
zuvor unerkannte Chancen eröffnen. Um in Fällen wie an die Substanz gehende Be-
ziehungsprobleme, Burn Out-Gefährdung, Verlusterfahrungen oder unheilbare Erkran-
kungen alternative Handlungsmöglichkeiten zu erkennen und die Lebensqualität zu 
steigern, ist professionelle Unterstützung oft unumgänglich. In den Bereichen sozialer 
und psychologischer Begleitung, wo solche Situationen gemeinsam mit dem Klienten 
gemeistert werden sollen, wächst das Interesse an Spiritualität. Spirituell orientierte 
Ansätze werden bereits als sinnvolle Ergänzung zu konventionellen Methoden in Sozial-
arbeit, Strafvollzug, Palliativmedizin und Hospizarbeit, Psychotherapie und Mediation 
eingesetzt.89  

87 Vgl. etwa Koenig et al. (2001). Harald Koenig gründete 1998 das „Center for Spirituality, Theology and Health“ an der Duke 
University.
88 Vgl. Büssing/Kohls (2011).
89 Vgl. Baier (2012), 30-31.



5150

würden. Über eine Zeitspanne von zwei Jahren hinaus berichten Teilnehmer 
über Verbesserungen in interpersonalen Beziehungen, gesteigertes Verant-
wortungsgefühl, eine positivere Grundstimmung sowie ein stärkeres Fürsor-
gebewusstsein anderen gegenüber. Angewendet wird Naikan vornehmlich als 
Resozialisierungsprogramm im Vollzugswesen und in der Suchthilfe, da es ei-
nen deutlichen Zusammenhang zu geben scheint zwischen der Absolvierung 
einer Übungssitzung und der Reduktion an Rückfallhäufigkeit. Im deutschen 
Bundesland Niedersachsen wird Naikan seit etwa 20 Jahren erfolgreich im 
Justizvollzug angeboten, zunehmend auch in anderen Bundesländern.92

Die Anwendung von Naikan ist mit geringem personalen Aufwand verbunden. 
Begleitpersonen der Übenden müssen keine einschlägige akademische Vor-
bildung, analytische oder technische Fähigkeiten vorweisen. Ein weiterer Vor-
teil besteht im geringen finanziellen Aufwand im Verhältnis zu dessen Wirk-
samkeit sowie die leichte Erlernbarkeit der Anwendungstechnik. Inwiefern 
Naikan auch als Methode in der Lebens- und Sozialberatung eingesetzt wer-
den kann, soll hier zur Debatte gestellt werden.

(3)	Spirituelle Begleitung als multidisziplinärer Ansatz mit Einbezug des gemein-
schaftlichen Lebens. Die Begleitung findet hier in Kooperation mit ausgebil-
deten Seelsorgern bzw. dem unmittelbaren religiös (oder weltanschaulichen) 
Umfeld des Klienten statt. Beispielhaft für diesen professionellen Ansatz ist 
„Spiritual Care“, die spirituelle Begleitung kranker und sterbender Menschen 
in der Palliativpflege. Die Methoden des Spiritual Care wurden seit den 1980er 
Jahren entwickelt. Diese können sich auf die Ergebnisse von umfangreichen 
Studien zum Zusammenhang von Religion/Spiritualität, Coping-Strategien 
und Gesundheit stützen. Die spirituelle Kranken- und Sterbebegleitung er-
folgt durch ein multidisziplinäres Team von Pflege, Medizin, Sozialarbeit, 
Psychologie und Seelsorge.93 Spiritual Care fördert eine existenzielle Ausei-
nandersetzung, die jenseits von Schmerzbehandlung oder Symptomkontrolle 
den Sinn und die Bedeutung des Todes thematisiert. Sie ist eine Form profes-
sioneller, menschlicher und sozialer Teilhabe, die Leiden und Tod im Kontext 
der Gemeinschaft neu verortet. In diesem Zugang wird das Sterben zu einem 
sichtbaren und natürlichen Teil des Lebenszyklus. Besonderes Augenmerk 
wird im Rahmen der Spiritual Care darauf gelegt, dass den Sorgebedürftigen 
und Sorgenden angemessene Würde und Wertschätzung entgegengebracht 
wird. 

92 Auch in Österreich gab es in den 1990er Jahren Naikan-Pilotprojekte in den Justizanstalten Favoriten und Gerasdorf. 
Im Unterschied zu Deutschland wurde Naikan aber nicht von Psychotherapeuten, Sozialarbeitern und Seelsorgern für ein 
säkulares Setting übernommen. Vgl. dazu den umfangreichen Sammelband von Reiss (2016).
93 Schwachpunkte des Konzepts, die auch in Hinblick auf eine zu entwickelnde spirituelle Begleitung in der Lebens- und So-
zialberatung relevant sind, betreffen die strukturellen Rahmenbedingungen, die für die Umset-zung von Spiritual Care nötig 
wären, sowie die Frage nach der erforderlichen Kompetenz der Anwender. Letztere kann als angeborenes Persönlichkeits-
profil eines spirituell heilenden Menschen begriffen werden, wie etwa Empathiefähigkeit, Toleranz, Geduld oder Weisheit. 
Das andere Meinungslager betont hingegen die Erlernbar-keit von Spiritualität durch eine mehrjährige persönliche Ausein-
andersetzung mit Spiritualität auf der Grundlage von Selbsterfahrung und begleitete Reflexion. Vgl. Heller (2011), 295-97. 

nisse über das Phänomen der spirituellen Krise und ihr Verhältnis zu psycho-
pathologischen Störungen vermitteln können. 

(2)	 Spirituelle Begleitung als „säkularisierte“ bzw. transkulturelle Praxis. 
In einer ganzheitlich orientierten spirituellen Begleitung ist eine praxisnahe 
Ausbildung zu diversen spirituellen Erfahrungen und Übungsformen unum-
gänglich. Spiritualität ist mehr als nur eine Einstellung zum Leben. Sie ist 
das Ergebnis einer lebenslangen Übung, die von einer Grundstimmung ge-
tragen wird und tritt nicht erst im Moment der Krise ein. Spirituelle Prak-
tiken, wie z. B. das Gebet, performative Handlungen (Gebärden oder Ritua-
le), Meditation, vertiefende religiöse Lektüre usw., tragen zur Bildung eines 
Habitus bei, der die Offenheit zum weitesten Sinnhorizont kultiviert. Die be-
wusste Entfaltung von Spiritualität erfordert daher das Einüben eines dem 
letzten Sinn entsprechenden Lebens. Es handelt sich um einen Weg, ein 
prozesshaftes Sich-Einlassens auf die sinnbestimmende Grundsituation.91 
 
An dieser Stelle muss betont werden, dass spirituelle Begleitung in der Perso-
nenbetreuung keine volle spirituelle Wegkultur anbieten kann. Sie stellt keinen 
Ersatz für Religion dar. Allerdings können einzelne spirituelle Praktiken, die 
sich als heilsam und wirksam in der Bewältigung von Krisen erwiesen haben, 
aus ihren ursprünglich religiösen Kontexten entkleidet und im weltanschau-
lich offenen Rahmen der Lebens- und Sozialberatung eingebettet werden. Laut 
Methodenkatalog der Lebens- und Sozialberatung wird das bereits getan in-
dem Meditationsformen, Atemübungen, Entspannungstechniken oder die Ein-
übung von Achtsamkeit in der professionellen Begleitung eingesetzt werden.  
 
Ein beispielhaftes Modell einer religiösen Übung, die in einem säkularen Rah-
men u. a. von Psychologen, Sozialarbeitern und Seelsorgern erfolgreich an-
gewandt wird, wäre Naikan. Hierbei handelt es sich um eine meditative Re-
flexionsübung, die im japanischen Shin-Buddhismus ihren Ursprung hat. Die 
Selbstbetrachtung findet in freiwilliger Selbstisolation statt, wobei der Üben-
de über verschiede Lebensabschnitte und Beziehungen reflektiert. Zentraler 
Gegenstand einer mehrtägigen Naikan-Sitzung sind drei Fragen:

1. „Was habe ich von einer bestimmten Person – meiner Mutter, meinem Va-
ter, meinem Lehrer, etc. – erhalten?“ 

2. „Was habe ich dieser Person zurückgegeben?“, und

3. „Welche Schwierigkeiten habe ich dieser Person bereitet?“

Der Naikan-Übende sinnt über diese Fragen nach und tauscht sich in regel-
mäßigen Abständen mit einem zuständigen Begleiter aus. Langzeitstudien 
zeigen, dass Praktizierende unmittelbar nach einer Naikan-Sitzung ein ge-
steigertes physisches Wohlbefinden sowie ein Gefühl der Leichtigkeit spüren 

91  Vgl. Baier (2012), 29.



5352

der außerinstitutionellen Dimension üben Professionelle der spirituellen Be-
gleitung keinen direkten Service aus, sondern tun es arbeitsteilig mit ande-
ren. Die Qualität der Begleitung hängt schließlich – so wie gute Gesundheits-
sorge auch – mit der Erkenntnis der Grenzen der professionellen Praxis und 
dem Erfüllen der persönlichen Verantwortung des Klienten zusammen.94      

(3)	Keine Ersatzgemeinschaft. Spiritualität geht über die Haltung reiner Inner-
lichkeit hinaus und gestaltet sich in einem gelebten Ausdruck durch Festtage, 
Rituale und Gebete oder Meditation gemeinsam mit Gleichgesinnten oder An-
gehörigen. Teil einer Gemeinschaft zu sein bedeutet aber auch langfristige 
Bindungen und wechselseitige Verpflichtungen einzugehen. Der zeitlich und 
inhaltlich begrenzte Rahmen der spirituellen Begleitung kann Gemeinschaft 
weder ersetzen noch simulieren, sondern bestenfalls fördern. 

Kann spirituelle Begleitung wertneutral sein?

Professionelle Begleitung ist eine wissenschaftlich fundierte Tätigkeit, d. h. sie nimmt 
die aktuellen Erkenntnisse aus den Natur- und Geisteswissenschaften ernst. Die kom-
petente Begleitung selbst ist zuallererst aber eine menschliche, weil zwischenmensch-
liche Tätigkeit. Das wird insbesondere auf spirituelle Begleitung zutreffen. Eine wert-
freie Begleitung würde Gefahr laufen, wertlos und doch kostenpflichtig zu sein. 

Ein optimistisches Menschenbild und eine zutiefst wertschätzende Grundhaltung ge-
genüber dem Klienten kann nicht mehr als wertneutral gelten. Die Achtung vor der 
Würde des Gegenübers ist bereits eine positive Deutungsleistung und lässt sich nicht 
allein vom bloß physischen „Vorhandensein“ der Person ableiten. In der Lebens- und 
Sozialberatung zählen Persönlichkeit und Einstellung noch mehr als im Kontext medi-
zinischer oder klinischer Behandlungen. Das trifft insbesondere auch auf die Zugänge 
spiritueller Begleitung zu. 

Die von Klienten gehegten Wertvorstellungen, etwa was ein gelungenes persönliches 
und soziales Leben ausmacht, kann hingegen nur in ihrem eigenen Ermessen liegen. 
Der Sinn und die Kunst einer spirituellen Begleitung liegt wohl darin, latent vorhandene 
Werte, Haltungen und Einsichten ins Bewusstsein zu rufen, ohne sie bevormundend 
im Voraus zu benennen. Auf diesem Weg kann einem Menschen geholfen werden, sei-
ne Grundstimmung bewusst wahrzunehmen und auch in schwierigen Lebenslagen auf 
diese zu antworten. 

Dieser Ansatz ist nicht nur auf die Betreuung von Sterbenden beschränkt, 
sondern stellt auch in anderen kritischen Lebenssituationen einen hilfrei-
chen, klientenorientierten Zugang dar und könnte deswegen als mögliches 
Modell für die Lebens- und Sozialberatung fungieren. Spiritual Care wird weit 
genug gefasst, um entweder im Kontext etablierter Religionen (einschließ-
lich Formen von Spiritualität 2) oder aber vor dem Hintergrund moderner Me-
lange-Religiosität (siehe Spiritualität 1) stattzufinden. Diese Form der Hilfe-
stellung erfordert allerdings ein hohes Maß an Ausbildung, Teamwork und 
Kommunikationsfähigkeit. Da auch freiwillige Helfer und die religiöse Ge-
meinschaft des Klienten eingebunden werden, ist zudem eine funktionierende 
organisatorische Koordination erforderlich.

Wie jede anerkannte Methode der Beratung und Begleitung ist auch die spirituelle Be-
gleitung in ihrem Wirkungskreis eingeschränkt. Ein paar Anmerkungen zu ihren prak-
tischen Grenzen seien im Folgenden kurz geschildert.

(1)	Keine Indoktrination. Da sich ein nicht unerheblicher Teil der Österreicher 
weder als religiös noch als spirituell bezeichnet, ist die Übertragung einer 
universellen Wesensbestimmung – nach dem Motto „Jeder Mensch ist spi-
rituell“ – in der professionellen Praxis zu vermeiden. Selbst wenn von der 
Annahme ausgegangen wird, dass jeder Mensch potenziell zu Transzendenz-
erfahrungen oder zumindest zu Sinnfindung fähig sei, so ist die religiöse (bzw. 
weltanschauliche) Mündigkeit des Klienten unbedingt zu achten. Die Öffnung 
zur eigenen Spiritualität bleibt eine persönliche Entscheidung.

(2)	Eigenverantwortung achten. Weder Heilung noch Heil gehören zum Auftrag 
des Lebens- und Sozialberaters. Nicht der Berater, sondern der Klient ist für 
die Kultivierung seines eigenen spirituellen Weges verantwortlich. Gemein-
sam mit dem Klienten können aber vorbeugende Maßnahmen entwickelt 
werden, die für einen „heilsamen“ Lebensstil förderlich sind. Die spirituelle 
Begleitung kann dabei eine Dialogsituation bilden, wo jene Fragen eröffnet 
werden, die im Alltag untergehen würden. Die gründliche Reflexion über die 
persönliche Grundsituation und die Einbindung des eigenen Lebens in einen 
größeren Gesamtzusammenhang kann sich schließlich positiv auf die seeli-
sche Gesundheit und Resilienz auswirken. Formen der spirituellen Begleitung 
sind daher nicht als Dienstleistungen zu verstehen in dem Sinne, dass etwas 
für jemanden getan wird. Selbstverständlich spielen einfühlsames Zuhören, 
der Zuspruch und die gezielte Beratung von professioneller Seite eine wichti-
ge Rolle. Die Sprache und Kultur von klinischen oder psychotherapeutischen 
Interventionen lässt sich aber nicht vollständig auf die spirituelle Begleitung 
übertragen. Die Hauptrolle in der Sorge um die eigenen spirituellen Bedürf-
nisse liegt letztlich beim Klienten selbst (Stichwort: Selbstsorge). In unter-
stützender Weise kann auch die Komponente familiärer oder gemeinschaftli-
cher Netzwerke des Klienten als „soziales Selbst“ einen wesentlichen Beitrag 
zum spirituellen Wohlbefinden leisten (Stichwort: Umsorge). Im Bewusstsein 94  Vgl. auch Kellehear (2014), 12-14.



5554

Eine so konzipierte Beratungsarbeit würde in Österreich eine Marktlücke füllen und 
könnte künftig mit entsprechenden Ausbildungsmodulen die rechtliche Abgrenzung der 
Lebens- und Sozialberatung gegenüber den medizinischen Gesundheitsberufen und 
der Psychotherapie akzentuieren.  

Beratung in Weltanschauungsfragen statt „spirituelle Beratung“ 

In Österreich herrscht ein grundlegender Bedarf, was die empirisch-orientierte, d.h. 
religionswissenschaftlich fundierte, Beratung zu Weltanschauungsfragen betrifft. Ge-
rade in Hinblick auf Orientierungshilfen für spirituelle Wanderer, präventive Maßnah-
men gegenüber der Radikalisierung von Jugendlichen oder etwa Fragen zu neuen und 
alternativen religiösen Bewegungen könnte sich in Zusammenarbeit mit einschlägig 
qualifiziertem Fachpersonal ein neues Aufgabenfeld für die Beratungstätigkeit eröff-
nen. Eine professionelle Dienstleistung, um auf Anfragen zu Religion, Weltanschauung 
oder Spiritualität mit Sachkenntnis zu reagieren, wäre jedoch keine „spirituelle Bera-
tung“ im engeren Sinn, da die beratende Instanz weltanschaulich höchstmöglich neut-
ral agieren muss. 

Folgende Kriterien würden – ohne Anspruch auf Vollständigkeit – zur Sicherung maxi-
maler Qualitätsstandards im Beratungsangebot zu Weltanschauungsfragen beitragen:

(1)	Respekt vor der Mündigkeit des Klienten. Die religionswissenschaftlich fun-
dierte Beratung gibt keine Empfehlungen zur Güte eines Glaubens. Sie ent-
hält sich normativer Wertungen von Lehren und Praktiken, und achtet das 
Recht auf individuelle Religionsfreiheit.

(2)	Äquidistanz. Die Beratung erfolgt unabhängig von konfessionellen Gemein-
schaften und Institutionen. Sie hegt keine Präferenz hinsichtlich bestimmter 
Weltdeutungen oder Sinnentwürfen.

(3)	Objektivität. Sachlichkeit in der Vermittlung von Kenntnissen über Religion 
erfordert einen interdisziplinären Zugang, der religionshistorische, -soziolo-
gische, -psychologische und -systematische Disziplinen verknüpft. 

(4)	Transparenz. Die Zugänge und Quellen, die der Beratung zugrunde liegen, 
werden offengelegt. 

(5)	Internationale Vernetzung ist eine Voraussetzung, um beratungspsychologi-
sche und religionswissenschaftliche Sachkompetenzen auf den aktuellsten 
Stand zu halten. 

(6)	Kritikfähigkeit. Inhaltliche Kritik an Religions- und Weltanschauungsgemein-
schaften oder an ganzheitlichen Praktiken ist auch in der Beratung notwen-
dig, wenn nachweislich eine Gefährdung der öffentlichen Sicherheit, die Be-
einträchtigung der physischen und psychischen Integrität von Einzelpersonen 
oder eine Beschneidung der Rechte und Freiheiten anderer zu befürchten 
wäre. Anerkannte Kirchen oder Religionsgesellschaften können dabei keine 
Ausnahme bilden.   



5756

HrwG	 Handbuch der religionswissenschaftlichen Grundbegriffe
RGG	 Religion in Geschichte und Gegenwart
TRE	 Theologische Realenzyklopädie

Abkürzungsverzeichnis Bibliographie

Aupers, Stef/Houtman, Dick (2006): „Beyond the Spiritual Supermarket. The Social and Pu-
blic Significance of the New Age Spirituality”, in: Journal of Contemporary Religion 21/2, 
201-222. 

Baier, Karl (2007): Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spiritualität. In: Karl 
Baier, Josef Sinkovits (Hrsg.): Spiritualität und moderne Lebenswelt. Münster: LIT Verlag. 
21-42.

Baier, Karl (2008): Spiritualität und Identität, in Reinhold Bernhardt, Perry Schmidt-Leukel 
(Hrsg.): Multiple religiöse Identität. Aus verschiedenen religiösen Traditionen schöpfen. Zü-
rich: TVZ. 187-218; 191-193.

Baier, Karl (2012): „Philosophische Anthropologie der Spiritualität“, in: Spiritual Care, 1. 
Jahrgang, Januar 2012. 24-31.

Bauer, J. Edgar (2001): Art. Weltanschauung. In: Cancik, Hubert et al. (Hg.): Handwörter-
buch religionswissen-schaftlicher Grundbegriffe, Bd. 5. Stuttgart. 352.

Bucher, Anton A. (2008): Wer sind die ‚nur‘ Spirituellen? Eine spiritualitätspsychologische 
empirische Pilotstudie, in: Wege zum Menschen, Zeitschrift für Seelsorge und Beratung, 
heilendes und soziales Handeln, 60. Jg. 460-471. 

Bucher, Anton A. (2014): Psychologie der Spiritualität. Handbuch. 2., vollst. überar. Aufl. 
Weinheim, Basel: Beltz Verlag. 69.

Büssing, Anrdt/Kohls, Niko (Hg.) (2011): Spiritualiät transdisziplinär. Wissenschaftliche 
Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit. Berlin/Heidelberg: Sprin-
ger-Verlag.

Campbell, Colin (1972): ”The Cult, the Cultic Milieu and Secularization”, in: A Sociological 
Yearbook of Religion in Britian 5 (1972). 119-136.

Dachverband österreichischer Ärztinnen und Ärzte für Ganzheitsmedizin. 
URL: http://www.ganzheitsmed.at/ [Stand: 11.01.2018]

Dilthey, Wilhelm (1960): Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philo-
sophie. Enthalten in: Bernhard Groethuysen (Hg.): Gesammelte Schriften, Bd. 8. Stuttgart 
21960 (erste Auflage 1931). 82. 

Frenschkowski, Marco (2003): Art. New Age, in: Religion in Geschichte und Gegenwart 
(RGG), 4. Auflage, Band 6. Tübingen: Mohr-Siebeck. Sp. 265-270.



5958

Köpf, Ulrich: Art. Spiritualität, I. Begriff, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), 4. 
Auflage, Band 7. Tübingen: Mohr-Siebeck 2004. Sp. 1589-1591.

Kripal, Jeffrey J. (2007): Esalen. America and the Religion of No Religion. Chicago/London: 
University of Chicago Press

Luckmann, Thomas (1991): Unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. (Englische 
Originalausgabe: 1967).

Luhmann, Niklas (1977): Funktion der Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Reiss, Wolfram (Hg.) (2016): Selbstbetrachtung hinter Gittern: Naikan im Strafvollzug in 
Deutschland und Österreich. Marburg: Tectum.

Rohrbacher, Angelika (2011): „Säkularisierung“. Vom Ende des Endes eines religionshisto-
rischen Paradigmas, in: Hans Gerald Hödl/Veronica Futterknecht (Hg.): Religionen nach der 
Säkularisierung. Festschrift für Johann Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Öster-
reichischen Gesellschaft für Religionswissenschaft, Bd. 4. Berlin/Wien: LIT-Verlag. 25-4.

Scharfenberg, Joachim (21970): Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforde-
rung für den christlichen Glauben. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schillebeeckx, Edward (1990): Menschen. Die Geschichte von Gott, Freiburg i. Br.: Herder, 
46.

Schlapkohl, Corinna (1998): Gotteskindschaft, III. Christentum, in: Religion in Geschichte 
und Gegenwart (RGG). 4. Auflage. Band 3. Tübingen: Mohr-Siebeck. Sp. 1222.

Schnell, Tatjana (2016): Psychologie des Lebenssinns. Berlin/Heidelberg: Springer Verlag.

Solomon, Robert C. Solomon (2002): Spirituality for the Sceptic: The Thoughtful Love of Life. 
New York: Oxford University Press.

Sparn, Walter (2003): Art. Welt/Weltanschauung/Weltbild IV/4. Kirchengeschichtlich, in: 
TRE Bd. 35. Berlin/New York. 598.

Sponville, André Comte (2007): Woran glaubt ein Atheist? Spiritualität ohne Gott. Zürich: 
Diogenes.

Stock, Konrad (2003): Welt/Welanschauung/Weltbild, Einleitung, in: TRE Bd. 35. Berlin/New 
York. 538-541.

Troeltsch, Ernst (1994): Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tübingen: 
Mohr Siebeck.

Gerhardt, Volker (2016): Glauben und Wissen. Ein notwendiger Zusammenhang. Reclam: 
Stuttgart.

Hammer, Olav (2004): Claiming knowledge. Strategies of epistemology from theosophy to 
the New Age. Leiden, Boston: Brill

Hammer, Olav (2005): New Age Movement, in: Wouter J. Hanegraaff (Hg.): Dictionary of 
Gnosis & Western Esotericism, Bd. 2. Leiden, Boston: Brill, S. 856–861

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture: Esotericism in the 
Mirror of Secular Thought. Leiden: E. J. Brill

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2005): The Spiritual Revolution. Why Religion is Gving Way 
to Spirituality. Oxford u. a.: Blackwell. 

Heine, Susanne (2005): Grundlagen der Religionspsychologie. Modelle und Methoden. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Heine, Susanne (2006): Erkennen und Scham: Sigmund Freuds biblisches Menschenbild, 
in:  Verbum et Ecclesia 27 (3), September 2006. 869-885.

Heller, Birgit (2011): Spiritualität zwischen Traditionen und Moderne. Religionswissen-
schaftliche Perspektiven auf die Begriffsdebatte im Kontext von Spiritual Care, in: Hödl, 
Hans Gerald/Futterknecht, Veronica (Hg.): Religionen nach der Säkularisierung. Festschrift 
für Johann Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Österreichischen Gesellschaft für 
Religionswissenschaft, Band 4. Wien/Berlin: LIT Verlag. 288-300.

Heller, Birgit (2014): Spiritualität versus Religion/Religiosität?, in: Heller, Birgit/Heller, An-
dreas: Spiritualität und Spiritual Care. Orientierungen und Impulse. Hans Huber: Bern. 45-
68.

Hock, Klaus (2014): Einführung in die Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft. (5. Auflage.) 105-09.

Hofmann, Liane/Heise, Patrizia (Hg.) (2017): Spiritualität und spirituelle Krisen. Handbuch 
zu Theorie, Forschung und Praxis. Stuttgart: Schattauer 2017.

Höllinger, Franz/Tripold, Thomas (2012): Ganzheitliches Leben. Das holistische Milieu zwi-
schen neuer Spiritualität und postmoderner Wellness-Kultur. Bielefeld: transcipt.

Knoblauch, Hubert (2009): Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft. 
Frankfurt am Main u.a.: Campus.

Koenig, Harald G./McCullough, Michael E./Larson, David B. (Hg.): Handbook of religion and 
health. Oxford/New York: Oxford University Press 2001.



6160

Utsch, Michael/Bonelli, Raphael M./Pfeifer, Samuel (2014): Psychotherapie und Spirituali-
tät. Mit existenziellen Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen. Berlin, 
Heidelberg: Springer Verlag.

von Balthasar, Hans Urs (1965): Das Evangelium als Norm und Kritik aller Spiritualität in 
der Kirche. In: Concilium 1 (1965), 2. Halbjahr, 715-722.

von Stuckrad, Kocku (2004): Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens. 
München: C. H. Beck. 

Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band I. Tübingen, Mohr.

Wiggermann, Karl-Friedrich (2000): Art. Spiritualität, in: Theologische Realenzyklopädie 31. 
708-717.

Wittgenstein, Ludwig (1971): Philosophische Untersuchungen, I, § 66-67. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 56-58.

Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl (2014): Philosophische Theologie im Umbruch. 
Zweiter Band: Wider den ungöttlichen Gott. Die Infragestellung philosophischer Theologie 
durch Fideismus und Atheismus. Wien/Köln/Weimar: Böhlau Verlag.

Zinser, Hartmut (2011): 14 vorläufige Thesen zur Säkularisierung, in: Hans Gerald Hödl/
Veronica Futterknecht (Hg.): Religionen nach der Säkularisierung. Festschrift für Johann 
Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Österreichischen Gesellschaft für Religions-
wissenschaft, Bd. 4. Berlin/Wien: LIT-Verlag. 16-24.

Ao. Univ.-Prof. Mag. Dr. Karl Baier habilitierte sich im Fach Religionswissenschaft mit 
einer Arbeit zur Geschichte der Meditation. Seit 2009 arbeitet er am Institut für Reli-
gionswissenschaft an der Universität Wien. Er verfasste eine Reihe von Beiträgen zur 
Spiritualitätsforschung. Seine derzeitigen Forschungsschwerpunkte sind alternativ-re-
ligiöse Strömungen vom 19. Jahrhundert bis in die Gegenwart, moderner Yoga und die 
psychedelische Bewegung.

Univ.-Prof. MMMMag. Dr. Lukas Pokorny, M.A. ist Professor für Religionswissenschaft 
an der Universität Wien. Zuvor bekleidete er Positionen in Aberdeen, Honolulu und 
Stockholm. Zu seinen jüngsten Publikationen zählen das Handbook of East Asian New 
Religious Movements sowie der dritte Band der Reihe Religion in Austria.

Dominic Zöhrer, M.A., B.Sc. ist Doktorand am Institut für Religionswissenschaft an 
der Universität Wien. Sein Forschungsinteresse gilt der Schnittstelle zwischen natur-
wissenschaftlichem Weltbild und den Weltanschauungen des holistischen Milieus. Sein 
Dissertationsprojekt widmet sich den Erklärungsmodellen der Energiearbeit.

Website des Instituts für Religionswissenschaft, Universität Wien: 
https://rw-ktf.univie.ac.at/



62

Datum der Einreichung: 01.02.2018

Impressum
Autoren: Karl Baier, Lukas Pokorny, Dominic Zoehrer
Layout: Ref. Organisationsmanagement
Fotos: Cover - Chainfoto24@gmail.com , Seite 2 - mai111/shutterstock.com, Seite 3 - Foto Weinwurm, Seite 
4-5 - PopTika/shutterstock.com, Seite 11 - FCS Photography/Fotolia, Seite 19 - rufar/Fotolia, Seite 35 - dell/
Fotolia, Seite 40 - michaeljung/Fotolia, Seite 47 - styf/Fotolia, Seite 55 - STYF/Fotolia, Seite 56 - Tinka/Fotolia, 
Seite 63 - lassedesignen/Fotolia, Seite 64 - Chainfoto24@gmail.com
Druck: SPV Druck

Trotz sorgfältiger Prüfung der Inhalte können Fehler nicht ausgeschlossen werden. 
Jede Haftung der Fachgruppe Wien Personenberatung und Personenbetreuung wird daher ausgeschlossen.

Wirtschaftskammer Wien, Fachgruppe Wien Personenberatung und Personenbetreuung,
Rudolf-Sallinger-Platz 1, 1030 Wien, T +43 1 514 50–2203, F +43 1 514 50-92203 | www.impulspro-wien.at, 
www.lebensberater.at




