Ll -

. WIRTSCHAFTSKAMMER WIEN

i Personenberatung & Personenbetreuung . &

RELIGION - WELTANSCHAUUNG - SPIRITUALITAT
Perspektiven aus der Religionswissenschaft fur das
Tatigkeitsfeld der Lebens- und Sozialberatung




VORWORT

Sind die Begriffe konfus, kann die Sprache
nicht im Einklang mit den Dingen stehen.
Was die Sprache betrifft, so erlaubt

der Edle keine Unachtsamkeit.

Mag. Harald Haris G. Janisch - Konfuzius (Lanyl 13:3)

Diese Informationsbroschiire nimmt nicht in Anspruch, ihre weit gefassten Themenkreise Religion,
Weltanschauung und Spiritualitat ausgiebig und erschopfend zu behandeln. Es geht vielmehr darum,
eine sachlich fundierte Klarung von einigen wichtigen Begriffen anzubieten, die im Rahmen der pro-
fessionellen Beratung und Begleitung von Bedeutung sind. Der Schwerpunkt liegt hierbei auf dem
Begriff der Spiritualitat, der in der 6sterreichischen Lebens- und Sozialberatung bereits intensiv ver-
handelt wird. Im umgangssprachlichen Gebrauch ist Spiritualitat nach wie vor ein schillernder, aber
doch reichlich unscharfer Begriff. Das religionswissenschaftliche Prisma kann seine Mehrdeutigkeit
aufschliisseln und praxisorientierte Hinweise hinsichtlich seiner Verwendung anbieten.

Der Aufbau der vorliegenden Broschlre orientiert sich an der Unterscheidung von drei Verwendungs-
weisen des Wortes Spiritualitat, wie sie von Karl Baier vorgeschlagen wurde (Abschnitt 5). Lukas Po-
korny erdffnet die Uberlegungen mit einer Erérterung der spezifischen Zugangsweise der Religions-
wissenschaft. Er gibt eine knappe Darstellung ihres Forschungsinteresses, ihrer Methoden sowie
ihres vornehmlichen Gegenstands: .Religion” (1 und 2). Anschliefend beleuchtet Dominic Zoehrer
die fUr den systematischen Ansatz der Religionswissenschaft unverzichtbare Kategorie der Weltan-
schauung, einem Kernelement religiésen Lebens (3). In einem weiteren Abschnitt diskutiert er die
Rolle und die Transformation von Religion unter den Bedingungen der Sékularisierung (4). So wird
der soziokulturelle Kontext aufgespannt, um Spiritualitat als bestimmte Form popularer Religion zu
erfassen (6). Eine kurze Erwahnung von Spiritualitat als Erfahrungs- und Kultivierungsweg innerhalb
historischer Religionen verdeutlicht, dass die grof3en und kleinen Traditionsstrome wichtige Beitrage
zum menschlichen Projekt der Sinnstiftung beisteuern (7). Basierend auf den Erkenntnissen der so-
ziologischen, historischen und psychologischen Religionsforschung zieht Baier schlief3lich die Faden
zusammen und reflektiert Uber Spiritualitat als Grundfahigkeit, die dem Menschen an sich zu eigen
sein scheint (8). Mit gebotener Riicksicht auf die Spannung zwischen weltanschaulicher Abstinenz und
Spiritualitat als Ressource im konkreten Anwendungsfeld der Lebens- und Sozialberatung, skizziert
Zoehrer zum abschlieffenden Ausblick einige Gedanken zu den Mdglichkeiten und Grenzen spiritueller
Begleitung (9).

Einer flussigen Lesbarkeit wurde der Vorzug gegeben, weshalb auf gendergerechte Formulierungen
weithin verzichtet wurde. Samtliche Personenbezeichnungen gelten natirlich fir beiderlei Geschlecht,
sofern letzteres nicht eigens spezifiziert wird.

'|

Mag Hara d Haris G. Janisch
Fachgruppenobmann Wien
Personenberatung und Personenbetreuung




INHALTSVERZEICHNIS

Was bedeutet Weltanschauung?.....10
Von der Sakularisierung zur ,,Riickkehr der Religion™.....12
Was meint man, wenn man von Spiritualitat spricht?.....18

Spiritualitat 1, soziokulturell.....20

Spiritualitat 2, inner-religios / inner-weltanschaulich.....41




Religion erforschen?

Neben zumeist diversen Teildisziplinen sozial- und kulturwissenschaftlicher Facher
sind es traditionell die Theologien, die den Gegenstand der Religion als ihr Kernge-
schaft betrachten. Wahrend erstere thematisch gebunden sind an das Profil des jeweils
ibergeordneten Faches (Religionssoziologie, Religionspsychologie, Religionsethnolo-
gie usf.), operieren letztere vor der Folie konfessioneller Verankerung. Die christlichen
Theologien etwa nehmen die Kirche bzw. das Christentum als den zentralen Referenz-
punkt und schopfen daraus ihr wissenschaftstheoretisches Selbstverstandnis. Ein wei-
terer Akteur im religionskundlichen Geschehen ist eine in ihren Konturen seit dem 19.
Jahrhundert greifbare kulturwissenschaftliche Disziplin, die sich als die eigentliche
Fachwissenschaft innerhalb der Religionsforschung versteht, namentlich die Religi-
onswissenschaft. Diese sieht sich grundlegend einem methodologischen Agnostizis-
mus verpflichtet; will heilen, dem Phanomen Religion soll vermittels hochstmaoglicher
Objektivitat nachgespirt werden. Die Wahrheitsfrage wie auch grundsatzlich Wertur-
teile werden dabei ausgeklammert; Begegnungen mit dem Untersuchungsgegenstand
erfolgen auf Augenhohe; eingenommen wird eine konfessionell ungebundene Auf3en-
perspektive. Die Religionswissenschaft verschrankt einen reichen Katalog an Metho-
den und theoretischen Zugangen. Sie bedient sich der Expertisen der oben genannten
Facher unter eigenen epistemologischen Vorzeichen. |hr Merkmal ist die systema-
tisch-vergleichende Dimension, aus der sich ein eigenes Vokabular und Theoriewerk
fur den allgemein-religionskundlichen Diskurs erschlieft.

Definition

Die Religionswissenschaft ist zuvorderst eine deskriptive Wissenschaft, die sich, ein-
gedenk der erforderlichen Sprachkompetenzen, der Erscheinung von Religion in Ge-
schichte wie Gegenwart annimmt. Sie eruiert, analysiert, ibersetzt und systematisiert.
Zudem zeigt sich die Religionswissenschaft als Wissensvermittlerin betont praxisorien-
tiert. Religionsbezogenes Wissen wird sachlich aufbereitet und verstandlich kommuni-
ziert. Diese praktische Religionswissenschaft leistet mithin einen wesentlichen gesell-
schaftspolitischen Beitrag, da sie religioses Kontextverstandnis unparteiisch zur Hand
gibt. Besonderes Augenmerk richtet die Religionswissenschaft auf die Scharfung und
Pflege ihres Schliisselwortschatzes, auf dem sie ihr wissenschaftstheoretisches Pro-
gramm entfaltet.

Was ist Religion?

Der Religionsbegriff bildet das seit jeher am hitzigsten debattierte Herzstiick reli-
gionswissenschaftlich-terminologischer Uberlegungen. Es ist genau dieses unent-
wegte Elaborieren am deklarierten Kernkonzept des Faches, das der Religionswis-
senschaft wissenschaftstheoretische Tiefe und begriffliche Umsicht zuweist. Den
immanenten Priifhorizont religionswissenschaftlicher Theoriebildung bietet dabei der
vergleichend-systematische Kontext. Das Anforderungsprofil an die theoretische Re-
flexionsarbeit ist somit enorm. Ausgerechnet im Rahmen der Bestimmung ihres Fach-
gegenstandes, d. h. der Definition von Religion, sieht sich die Religionswissenschaft al-
lerdings mit ihrer grofiten konzeptionellen Herausforderung konfrontiert. Mochte eine
Religionsdefinition flachendeckend zur Anwendung kommen, d. h. Universalitat fir sich
reklamieren, muss sie naturgemaf samtliche historische wie lebendige religiose Tra-
ditionen, aber auch anderweitig religios-besetzte Phanomene beriicksichtigen. Dieses
eiserne Kriterium scheint eine umfassende Definition bislang verunmadglicht zu haben.
Zumindest wurde in der Religionsforschung hierbei noch kein Konsens erzielt. Wahrend
die Flut an Definitionsversuchen stetig anwachst, indes uniiberschaubar geworden ist,
finden sich wiederholt namhafte Stimmen, die jene veritable Gralssuche als vergeblich
und daher als letztlich sinnlos deklarieren. Richtigerweise erfolgt hierauf postwendend
zumeist die Frage, ob sich eine Wissenschaft durch diese fundamentale erkenntnis-
theoretische Selbstaufgabe nicht schlechthin ihrer Existenzberechtigung beraube.

Traditionell nehmen erste Erwagungen einer jedweden Definition die Herkunftsbedeu-
tung, kurz Etymologie, des Zielbegriffs in Augenschein. So auch im Falle von ,Reli-
gion” oder, lateinisch, religio. Schon die vor- bzw. christliche Antike reicht uns die zwei
wirkungsgeschichtlich prominentesten Herleitungen: ausgehend von relegere (,wieder
lesen”) erkennt Cicero (106-43 v.u.Z.) religio als sorgsame Ritualpflege; religio als ge-
wissenhafte Auslibung des cultus deorum. Der christliche Apologet Laktanz (3./4. Jh.)
sieht religio via relegari (.verbunden sein”) in abrahamitischer Manier im Bund von
Mensch und Gott begriindet. ,Religion”, wie in (laien-Jtheologischen Zirkeln mitunter
bis heute vertreten, sei daher das Rickbinden an Gott, das Wiederherstellen des durch
den Stindenfall gekappten Bandes zwischen Schopfer und Mensch. Wenn auch die Re-
ligionswissenschaft gemeinhin der Etymologie Ciceros folgt, ist diese ebenso wenig
fruchtbar fir eine adaquate Definition wie alle anderen. Zudem tritt, dass religio die
Semantik heutiger Begriffsvorstellungen von ,Religion” iber weite Strecken der Ver-
wendungsgeschichte bis in die Neuzeit nur bedingt oder gar nicht abdeckt. Etwa mar-
kierte religio im christlichen Mittelalter monastische Gemeinschaften oder auch die
Tugend gottesfiirchtigen Verhaltens. Dem heutigen Bedeutungsempfinden wesentlich
naher als religio waren vielmehr Begriffe wie fides (,,Glaube”) oder lex (.Gesetz").

Mit der Reformation begann sich religio allmahlich als die sinnfassende Vokabel im
Sprachgebrauch herauszukristallisieren. Die Aufklarung schlieBlich etablierte die Reli-
gion qua religio als dem Menschen naturgegeben. Dieser Inharenzcharakter, zumal mit



christlichem Anstrich, bekleidete bis weit in das 20. Jahrhundert — kulminierend in der
so genannten Religionsphdnomenologie — das Gros an spaterhin auch religionswissen-
schaftlichen Definitionsversuchen von ,Religion”. Erst jlingst verhandelt die Religions-
wissenschaft im Sinne ihres Selbstverstandnisses als Kulturwissenschaft die Religion
mit Nachdruck nicht als anthropologischen Festwert, sondern als sozial verwaltetes
Kulturprodukt. Definitionsversuche werden landlaufig in zwei Kategorien gebiindelt.

Erstere bestimmen Religion inhaltlich, d. h. mit Blick auf ihr Wesen. Dieses tritt in den
zahllosen Formulierungen der so genannten , substantialistischen Religionsdefinition™
vielfaltig in Erscheinung; generell in einer je spezifischen Ausgestaltung der ,Eltern-
definition”, wie sie der englische Anthropologe Edward Burnett Tylor (1832-1917) vor-
legte. Fir ihn zeigte sich Religion als ..Glaube an geistige Wesen™ (belief in spiritual
beings). Allgegenwartig ist der substantialistischen Herangehensweise sonach im Kern
ein Transzendenzbezug in unterschiedlicher Verortung.

Die zweite Kategorie an Definitionsversuchen sucht Religion anhand ihrer sozialen
bzw. anthropologischen Funktion zu erschlieflen. Eine so genannte , funktionalistische
Religionsdefinition” fuBt daher auf einer Analyse dessen, was Religion leiste, sei es
Kontingenzbewaltigung (Niklas Luhmann [1927-1998], ultimative Transformation (Fre-
derick Streng [1933-1993]), oder das Herstellen gemeinschaftlicher Kohasion kraft
kollektiv-ritualisierter Glaubensiiberzeugungen (Emile Durkheim [1858-1917]). Wah-
rend dem substantialistischen Zugang oftmals eine zu grof3e Engfiihrung dessen, was
als Religion zu gelten habe, vorgeworfen wird, ist Gegenteiliges - eben eine zu wenig
greifbare Hinwendung an Religion - haufigster Kritikpunkt, der dem Funktionalismus
entgegengebracht wird. Begreife man Religion beliebtermalen etwa als ein Sinnstif-
tungssystem, das umfassende Orientierung verleihe (Fritz Stolz [1942-20011), sei der
Bedeutungsrahmen schlicht zu unprazise.

Um die Beschrankungen dieser beiden klassischen Definitionsstrategien auszutarieren,
gehen Definitionsversuche jiingst verstarkt in Richtung einer markanten Verschran-
kung. Religion mag in diesem Sinne etwa als Kontingenzbewaltigungsprogramm mit
Transzendenzbezug verstanden werden (Detlef Pollack [geb. 1955]). Das Definitionsge-
plankel hinsichtlich Religion auBer Acht zu lassen, suchen so genannte ,polythetische”
Zugange oder ,Dimensionsmodelle”. In unterschiedlicher Anzahl finden sich diese reli-
gionsbeschreibenden Dimensionen bei unterschiedlichen Autoren. Das letztlich sieben-
teilige Schema des Religionswissenschafters Ninian Smart (1927-2001) hat in diesem
Zusammenhang besondere Bekanntheit erlangt. Seine ,,Checkliste” arrangiert Religion
als Konglomerat einer praktischen/rituellen, narrativen/mythischen, erfahrungsmaBi-
gen/emotionalen, sozialen/institutionellen, ethischen/rechtlichen, doktrinellen/philo-
sophischen, und schlief3lich materiellen Dimension. Die Auspragung dieser Aspekte in
stets verschiedener Gewichtung sei die Gemengelage, wie sich Religion nachvollzieh-
bar manifestiere. Ahnliche Uberlegungen gehen aber auch dahin, ein wie auch immer
formuliertes Dimensionsmodell schlicht als Reservoir spezifischer Konstellationen an
Dimensionen - unter Auslassung einzelner - zu sehen.

Unterschlagen werden soll an dieser Stelle nicht der jiingst aufgekommene ,,postmo-
derne” Diskussionsbeitrag in der Definitionsdebatte, der die Bezeichnung ..Religion” als
theologisch-kolonialen und mithin Verstandnis verzerrenden Containerbegriff generell zu
dekonstruieren, d. h. zu berwinden trachtet. Religion sei diesem Verstandnis nach ein
westliches Gebilde, das - beziehe man es auf raumlich anders gelagerte kulturelle Pha-
nomene - verfremdend, weil als Schablone wirke.

Religion begegnet dem Beobachter je nachdem, durch welches definitorische Prisma
geblickt wird. Da eine konsensuelle Definition (noch) auBer Reichweite ist, behilft sich
die Religionswissenschaft in der Regel mit einem je individuellen Arbeitsbegriff von
Religion, der punktuell und in Entsprechung mit forschungseigenen Notwendigkeiten
die theoretische Positionierung einer Auseinandersetzung bildet. Die Arbeitsdefinition,
die dieser Informationsbroschiire zugrunde liegt, wurzelt in einer betonten Zusammen-
fihrung von substantialistischer und funktionalistischer Definition:

Definition

Religion ist ein Programm von Selbstverortung, in welchem ein Briickenschlag von
Lebensweltlichkeit hin zu Transzendentem erfolgt.” Vorschub leistet hierbei ein sich in
Raum und Zeit wie auch individuell unterschiedlich gestaltendes Spannungsverhaltnis
von Selbst- und Welterfahrung. Zur Harmonisierung dieses Spannungsverhaltnisses
flhrt die Situierung einer transzendenten Bezugsgréfie (z. B. Gott, ein kosmisches
Prinzip etc.), aus der sich im Rahmen von Lebensvollzug Sinn schépfen lasst.

Die breit angelegte (nebst . klassischem™ Religionsverstandnis auch etwa unterschied-
liche Spiritualitatsentwiirfe einschlieBende] Arbeitsdefinition soll in ihrer Formulie-
rung eine Orientierung fiir die Lebens- und Sozialberatung darstellen; einerseits als
Referenzquelle, andererseits um weiterfiihrende Diskussionen zum Thema in konzep-
tionellem Gleichklang zu erdffnen.

' Der Begriff der .Transzendenz” (lateinisch: transcedere; ..Uberschreiten”) ist vielfach strapaziert und mit einer Fille an Be-
deutungsmdglichkeiten ausgestattet. An dieser Stelle verweist ,Transzendenz” sowohl auf ., AuBerweltlichkeit” als auch auf

einen den in konventionellen Grenzen gefassten kognitiven/geistigen, emotionalen, volitionalen und/oder physischen Status

quo Ubersteigenden Seinshorizont.



10

Was bedeutet Weltanschauung?

Der Begriff ,Weltanschauung” wurde von den Philosophen eingefiihrt. Erstmals er-
wahnte ihn, fast beildufig, Immanuel Kant (1724-1804). Kant verstand unter Weltan-
schauung die Verbindung von Wissen und Werthaltung. Eine Weltanschauung beleuch-
tet demnach umfassende, wenn auch fehlbare Kenntnis der Welt im Licht der eigenen
Uberzeugung. Letztere bezieht sich bei Kant ausdriicklich auf die Vorstellungen von
Ursprung, Wesen und Zweck des Menschen.? Weltanschauung impliziert also immer
auch eine bestimmte Anthropologie.

Der evangelische Philosoph und Theologe Friedrich Schleiermacher (1768-1834) griff
den Begriff auf und verwendete ihn, um die Relevanz der christlichen Weltdeutung ge-
genuber naturwissenschaftlicher Objektivitat zu erhalten. Mit Beginn des 19. Jahrhun-
derts fand der Begriff der Weltanschauung weithin Anwendung im deutschsprachigen
Raum.® Der einflussreiche Lebensphilosoph Wilhelm Dilthey (1833-1911) begriff Welt-
anschauung als Deutung der Welt, welche Sinn, Ideale und Lebensprinzipien umfasst.*
Das empirisch-naturwissenschaftliche ,Weltbild” bzw. .. Naturbild” wird durch Weltan-
schauung insofern kompensiert, da letztere ausdricklich beansprucht, eine ethische
Orientierung fir subjektives Handeln und Leben anzubieten.

In der Religionswissenschaft zahlt Weltanschauung zu jenen Grunddimensionen, die
Religion als kulturelles Phanomen konstituieren. Im Handbuch religionswissenschaft-
licher Grundbegriffe wird Weltanschauung wie folgt bestimmt:

die auf die Totalitat des Wirklichen in seiner Bezogenheit auf das

letzte Erklarungsprinzip und auf den ‘anschauenden’ Menschen

selbst gerichtete Einstellung, die zu einer das Leben, Handeln und

Werten bestimmenden geistigen Haltung wird. Die Weltanschauung

stiftet Ordnung in der Wirklichkeit aus einer in sich einheitlichen

und die Mannigfaltigkeit der Welt vereinheitlichenden Sicht heraus,

so daf3 die Wirklichkeit als organische Ganzheit erfalbar wird. °

Damit wird die Funktion von Weltanschauung deutlich: Sie bietet individuelle oder kol-
lektive Deutungsweisen an, um die ganze Wirklichkeit zu ordnen. Damit reduziert sie
die Komplexitat der erfahrenen Lebenswelt auf einfachere, wesentliche Muster und gibt
dem Menschen eine Haltung, die ihn in der Welt handlungsfahig macht. Die Ganzheit
des Kosmos spannt sich auf zwischen dem wahrnehmenden und handlungsfahigen
Subjekt und einem letztgiltigen Zusammenhang. Dieser letzte Zusammenhang kann

2vgl. TRE 35, 537.

3vgl. TRE 35, 598.

“Dilthey (1960), 82.

SHrwG 5 (2001, 352. Mit der Auffassung der . Wirklichkeit als organische Ganzheit" legt Bauer bereits schon zu starke Pra-
missen in den Weltanschauungsbegriff hinein, denn eine Weltanschauung muss nicht von vornerein als ..organisch” oder
.ganzheitlich” charakterisiert sein, auch wenn viele der jiingeren Weltanschauungen seit dem 19. Jh. wohl diesen integrati-
ven Anspruch stellen wiirden.

als theistischer oder teleologischer Horizont gedacht werden, aber freilich auch als
atheistisches oder nihilistisches Erklarungsprinzip.

Weltanschauungen missen nicht notwendigerweise formalisiert vorliegen. Als geistige
Haltungen sind sie in erster Linie im anschauenden Subjekt beheimatet. Sie werden
anhand mehr oder weniger systematischer Erorterungen in Form von Schriften und Ko-
dizes oder auch durch die Bildung von Organisationen und Gemeinschaften objektiviert
und vermittelbar.

Definition

Weltanschauung kennzeichnet eine Grunddimension von Religion. Die Funktion von
Weltanschauung besteht in der Eroffnung von Deutungsoptionen, um die Wirklichkeit
als Ganzes zu ordnen. Damit bricht sie die Komplexitat der erfahrenen Lebenswelt auf
einfachere Strukturen und Prinzipien herunter. Sie entfaltet zudem Werte, Sinn und
Orientierung, die den Menschen zum handlungsfahigen Subjekt machen. Weltanschau-
ungen setzen ein Menschenbild voraus, das in einem bestimmten Verhaltnis zur Welt
gedacht wird. Dieses Verhaltnis kann auf die Vorstellung einer transzendenten oder
letztglltigen Wirklichkeit bezogen sein, wie z. B. Gott, Gotter, Geistwesen, Bewusstsein,
Energie, Materie oder Leere.

Weltanschauungen missen nicht notwendigerweise formalisiert vorliegen. Als geistige
Haltungen sind sie in erster Linie im anschauenden Subjekt beheimatet. Sie werden
anhand mehr oder weniger systematischer Erorterungen in Form von Schriften und Ko-
dizes oder auch durch die Bildung von Organisationen und Gemeinschaften objektiviert
und somit vermittelbar.

®Vgl. Wucherer-Huldenfeld (2014).

(N



12

Von der Sdkularisierung zur ,,Riickkehr der Religion”

Der in der Soziologie zentrale Begriff ,Sakularisierung” kommt von saeculum (Zeit bzw.
Zeitalter], was im alten Kirchenlatein die zeitliche, also irdische, im Unterschied zur
ewigen Welt markierte. Sakularisierung kann in etwa mit ,Verweltlichung” wiederge-
geben werden, wobei vielfaltige Interpretationen zu unterscheiden sind, die weit Uber
die staatliche Enteignung kirchlicher Besitztimer (Sakularisation) hinausgehen. Heu-
te bezeichnet Sakularisierung einen umfassenden gesellschaftlichen Prozess, der die
Veranderung der Rolle und Ausdrucksform von Religion kennzeichnet. Hinsichtlich
der Weise, in der von Sakularisierung der Gesellschaft gesprochen wird, kénnen drei
grundlegende Gesichtspunkte betrachtet werden:

1. Sakularisierung als Abnahme und Schrumpfung von Religion;
2. als Ausdifferenzierung von Religion; und
3. als Privatisierung von Religion.’

Der erste Aspekt der Sakularisierung bezieht sich auf die Annahme, dass die Bedeu-
tung von Religion allmahlich geringer werde, auch wenn sie noch ein Bestandteil der
modernen Gesellschaft bleibt (Abschwéchungsthese). Dieser Standpunkt wurde inso-
fern bestatigt, da kirchensoziologische Studien mehrfach belegen konnten, dass sich
immer weniger Menschen mit den Lehren, der Ethik und dem Gemeindeleben der Kir-
chen identifizieren. Aus diesem Grund kann die abnehmende Relevanz von Religion
auch als ,.Entkirchlichung” begriffen werden. In der extremeren Version der Abschwa-
chungsthese wird von einem linearen, irreversiblen Prozess ausgegangen, der schlief3-
lich dazu fihre, dass Religion vollkommen verschwinde, weil sie den Anforderungen
der Moderne prinzipiell nicht gerecht werden kénne (Schwundthese oder Sakularisie-
rungsthese im engeren Sinn). Als Versatzstiick stereotyper Denkmodelle lehnt sich die-
se Perspektive Ublicherweise an einen Fortschrittsoptimismus, der volles Vertrauen in
die Errungenschaften und die umfassende Fahigkeit von Wissenschaft, Technologie und
Rationalitat seit der Renaissance setzt. Im Laufe der Modernisierung wiirde der Glau-
ben durch Wissen, und letztlich Religion durch Naturwissenschaft ersetzt werden. So
begriff etwa der franzésische Religionskritiker Auguste Comte (1798-1857) die moder-
ne Gesellschaft als schlussendliche Absage an das ..theologische” Zeitalter. Der deut-
sche Soziologe Max Weber (1864-1920) sprach dementsprechend von der modernen
Wende zur Rationalisierung, womit Religion in eine ,Hinterwelt” riicke. Er betrachtete
die neuzeitliche rationale Weltsicht, die eng mit der protestantischen Ethik verbunden
war, als Endstadium eines Uber Jahrtausende fortschreitenden Prozesses der ., Ent-
zauberung der Welt".®

7Vgl. Knoblauch (2009), 16-38; Luhmann (1977) sowie Hock (2014), 105-09.

8Vgl. Weber, Max (1988).

?Zu den vielen ..Grabreden”, die Ende der 1990er angesichts der Unhaltbarkeit einer strengen Sakularisierungsthese, ver-
offentlicht wurden siehe auch Rohrbacher (2011).

Aus heutiger Sicht entkraftet die soziologische Datenlage freilich die Vorstellung von
Sakularisierung als einen streng deterministischen Ablauf, der unweigerlich in die ge-
sellschaftliche Marginalisierung oder gar Auflésung von Religion miindet.’ In den USA
etwa stieg der Anteil der Gottesdienstbesucher von 17% auf 62% innerhalb des Zeit-
raums von 1876 bis 1980. Die amerikanische Gesellschaft scheint im Laufe der Mo-
dernisierung demnach religioser geworden zu sein. Zudem bestand in den USA seit
jeher ein pluralistisches Marktangebot konkurrierender Denominationen. Die , Ent-
kirchlichung” der Gesellschaft hingegen ist vor allem ein europaisches Phanomen, das
mit der Abnahme der Vormachtstellung einzelner GrofB3kirchen zusammenhangt. Im
deutschsprachigen Raum zeigt eine genauere Betrachtung, dass sich die Anzahl aktiver
Mitglieder in den grofB3en Kirchen keinesfalls linear entwickelte. Der Anteil der Kirch-
ganger in Deutschland und Osterreich erreichte erst in den Jahren nach 1945 seinen
Hohepunkt. Ab den 1960er Jahren ist die Zahl der Bekennenden der romisch-katholi-
schen wie auch der evangelischen Kirche stetig zuriickgegangen. Mit dem Riickgang
der Monopolstellung der GroBkirchen hat sich das religiose Feld mittlerweile in prak-
tisch allen europaischen Staaten stark diversifiziert. Der sakulare Staat schrankte zwar
den Geltungsanspruch der historischen Religionen ein, begiinstigte aber zugleich die
religiose Pluralisierung der Gesellschaft.

Der zweite Aspekt der Sakularisierung, namlich die Differenzierung von Religion, be-
zieht sich auf den Verlust der religiosen Legitimation von gesellschaftlichen Teilsyste-
men, wie z. B. dem Staat, dem Rechtswesen oder dem Bildungswesen. Gesellschaftliche
Institutionen verhandeln untereinander ihre Autoritatsanspriiche und Wirkungsfelder,
indem sie sich auf ihre eigenen Funktionen und ihre spezifischen Methoden der Prob-
lemlésung fokussieren.’® Diese zunehmende institutionelle Spezialisierung bzw. , Aus-
differenzierung” der Gesellschaft, kennzeichnete in der Tat die europdische Moderne.
Sie fuhrte zur Ausgestaltung eigenstandiger Organisationsformen in der Politik, der
Wissenschaft, der Wirtschaft und im religiosen Feld. Religiose Institutionen erfillen
ihre besondere Funktion dementsprechend weitgehend innerhalb ihres eigenen Berei-
ches. In Osterreich wie auch den meisten europiischen Gesellschaften ist die Trennung
von Staat und Religion jedoch nur unvollstandig erfolgt, d. h. die GroBkirchen - so-
wie vereinzelt andere staatlich anerkannte Religionsgesellschaften - spielen weiterhin
eine bedeutende Rolle, etwa im Bildungssektor (z. B. Religionsunterricht, konfessionel-
le Kindergarten und Schulen) oder im Gesundheitsfeld (z. B. konfessionell gebundene
Krankenh&user und Altersheime).

Die Privatisierung von Religion kennzeichnet einen dritten Aspekt der Sakularisierung.
In der aufstrebenden birgerlichen Gesellschaft erfolgte die Verdrangung von Religion
vom staatskirchlichen Kontext in die Privatsphare. Diese Entwicklung geschah vor dem
Hintergrund der gebotenen Nichteinmischung des Politischen in die personlichen An-
gelegenheiten des freien Individuums. Der sakulare Staat soll sich in religiosen Fragen
neutral verhalten und die Religionsfreiheit von Gemeinschaften und Einzelnen garan-
tieren.' Eine stark individualistische Zuspitzung erhielt das Konzept der religiosen Pri-

10vgl. Luhmann (1977).
"Vgl. Zinser (2011), 17-18.

13



14

vatisierung beim deutsch-amerikanischen Soziologen Thomas Luckmann (1927-2016)
in den spaten 1960er Jahren. Das Spannungsverhaltnis zwischen offizieller Religion
und individueller Religiositat flihrte zu einer Verschiebung der religiosen Praxis ins Pri-
vatleben. Luckmann zufolge verlagerten sich die Themen des religiosen Lebens daher
zunehmend hin zu einem individuell bestimmten Kult, in dem das persdnliche Gliick,
die subjektive Erfahrung und der gesunde Korper im Mittelpunkt stiinden.’? Auf die-
se Weise wiirden sich Einzelne aus den traditionellen Gemeinschaften auskoppeln und
Religion schlief3lich ihre urspriingliche soziale Form verlieren.

Eine zusatzliche Einschrankung des Einflusses der bislang fiihrenden Religion ergibt
sich aus der bereits genannten funktionalen Differenzierung. Die vorherrschende Re-
ligion konkurriert nun mit anderen gesellschaftlichen Teilspharen, welche den Deu-
tungsanspruch einer universalistischen Kirche nicht in allen Fragestellungen teilen.
Infolge des Hoheitsverlusts einer Hauptreligion entsteht ein Sinn-Vakuum, das durch
neue, rivalisierende Lebenshaltungen und religidse Gruppierungen gefiillt wird. Indem
Religion kiinftig nur noch individuell oder in Selbsthilfegruppen, Cliquen oder kleinen
sinnstiftenden Gemeinschaften praktiziert wiirde, erscheine sie zunehmend ,unsicht-
bar”.”®

Die Rede von der Unsichtbarkeit von Religion reicht aber spatestens seit den Anschla-
genvon 9/11 nicht mehr aus, um die gegenwértigen Verhéltnisse im globalisierten Um-
feld zu beschreiben. Das Themenfeld Religion spielt in mehreren Hinsichten wieder
eine wesentliche Rolle in europaischen Gesellschaften. Im Zusammenhang mit dieser
.Rickkehr der Religion” sind drei wesentliche Faktoren zu nennen:'™

1. Demographie: Migrationsstrome, insbesondere aus islamisch gepragten Landern,
fihren zu einer Veranderung der religiosen Landschaft und zu neuen Fragen hin-
sichtlich der friedlichen Koexistenz diverser Sinnorientierungen.

2. Politik: Der Staat und die Politik benotigen nach wie vor verlassliche und reprasen-
tative Ansprechpartner von religiosen Gemeinschaften, wodurch sich historisch eta-
blierte Religionen, selbst bei geringer werdenden Gottesdienstbesuchern, kiinftig
starker profilieren konnten.

3. Medientechnologie: Die Globalisierung der Kommunikationskultur fordert den Im-
port sowie die Verbreitung neuer religioser Bewegungen, sowie des freireligiosen
und therapeutischen Lebenshilfemarktes. Aber auch fundamentalistische und radi-
kale Ideologien profitieren von der globalen digitalen Vernetzung, selbst wenn die-
se sich inhaltlich haufig gegen die Folgen der Moderne positionieren, wie z. B. der
Trend zu Individualisierung und Selbstbestimmung, oder hin zu offenen, pluralisti-
schen Gesellschaften.

2vgl. Luckmann (1967/91).
3vgl. Luckmann (1991), 108-120.
'“vgl. Knoblauch (2009), 38.

Religion hat also eine markante Sichtbarkeit angenommen, die einer Erklarung bedarf.
Entgegen der These der Unsichtbarkeit von Religion beobachtete der Luckmann-Schii-
ler Hubert Knoblauch (geb. 1959], dass religiose Inhalte durch den Markt und die neuen
Medien allgemein zuganglich gemacht wiirden. Mit den Mitteln der modernen Kom-
munikationskultur werde private Religion wieder offentlich und zunehmend prasent.?®
Knoblauchs Begriff der .populédren Religion” bezeichnet neue Formen der medialen
Inszenierung von religiosen Gemeinschaften und Kulturen. Darunter fallt der Gebrauch
multimedialer Kommunikationsformen in evangelikalen, neopfingstlerischen und cha-
rismatischen Gruppen, aber auch in konventionellen religiosen Institutionen wie etwa
der romisch-katholischen Kirche.

Eine weitere soziologisch relevante Teilmenge der popularen Religion umfasst nach
Knoblauch das Feld der .populéren Spiritualitdt”. Diese Form der frei-religiosen Praxis
wurde bisweilen auch mit den Begriffen , Esoterik” oder ,New Age” konnotiert. Sie ver-
meidet zwar straffe kirchliche Organisationsformen, bedient sich aber genauso der ty-
pischen Vermittlungspfade der Gegenwartskultur. Primare Merkmale der Spiritualitat
bei Knoblauch sind einerseits die starke Betonung des Erfahrungsbezugs, andererseits
ihre Opposition gegentiber traditionellen Institutionen. Die ,Wendung zur Spiritualitat”
deute zudem auf eine grundlegende Transformation der Religion in den heutigen post-
industriellen Gesellschaften, wo die Eigenverantwortung des Individuums sowie die
subjektive Erfahrung einen hohen Stellenwert genief3en.’® Im Zusammenhang mit der
Sakularisierungsthese betont Knoblauch, dass ,,Religion weder wieder auferstanden ist
noch einfach fortgesetzt wird. Vielmehr hat sich die Religion in den letzten vier Jahr-
zehnten schleichend, aber grundlegend gedndert.”"” Abschnitt 6 wird sich intensiver mit
dem Thema Spiritualitat aus religionssoziologischer Sicht auseinandersetzen.

Der Sakularisierungsprozess im Spiegel der Psychologie

Die Kultur der Gegenwart kann - trotz verbreiteter religionskritischer oder anti-religio-
ser Werthaltungen - keinesfalls als durchwegs religionslos bezeichnet werden. Webers
These von der ,Entzauberung der Welt” scheint also kein Naturgesetz zu sein, auch
wenn sie fiir bedeutende Teilsysteme der modernen Gesellschaft zutreffen mag. In kei-
nem anderen Diskurs wurden die gegensatzlichen Tendenzen der Ent- und Wiederver-
zauberung wohl so deutlich wie in der Ausdifferenzierung des Verhaltnisses zwischen
Psychologie und Religion. In dieser unabgeschlossenen Debatte findet das Bestreben
um eine allgemein giltige Deutungsautoritat nach wie vor statt.

Einen Ausgangspunkt bildete hierbei die wirkungsmachtige Religionskritik Sigmund
Freuds (1856-1939). Freud war in erster Linie nicht an einer inhaltlichen Auseinander-
setzung mit den etablierten Religionen interessiert, sondern bte Kritik am formalen

a.a. 0,201
'Vgl.a. a. 0., 41, 193-95.
7vgl.a. a. 0., 12.

15



16

Spannungsverhaltnis zwischen der Deutungsmacht eines Kollektivs gegeniiber der
Autonomie des Individuums. Religion bezog sich bei Freud weitgehend auf theistische
Religion, insbesondere in ihrer jidischen und christlichen Form. Er verstand Religion
entsprechend als Abhangigkeit des unmiindigen Menschen von einem Gott, der dem
eigenen Vater nachgestaltet werde. Durch die symbolische Tétung des Vaters gelinge
es dem Menschen sich zu emanzipieren. Die infantile Unmindigkeit zu Giberwinden sei
in der Psychoanalyse nach Freud das Ziel der menschlichen Identitatsfindung.'® Freuds
Projektion einer ambivalenten Vater-Sohn-Beziehung auf theistische Religion lasst sich
durchaus im Kontext des historischen Abkoppelungsprozesses der Psychoanalyse von
der kirchlichen Seelsorge begreifen.” Als ,Hermeneutik des Verdachts” kann die Be-
hauptung eines allgemein wirksamen Odipuskomplexes jedoch kaum von der histori-
schen und gegenwaértigen Vielfalt religioser Sinnsysteme abgeleitet werden.?

Die Erorterung der latenten Konflikthaftigkeit zwischen dem Anspruch religioser Au-
toritaten und dem Vertrauen in die eigene Vernunft ist berechtigt, ja sogar notwendig.
Zugleich muss beriicksichtigt werden, dass das Interesse am Erleben, Erkennen und
Handeln vor einem religidsen Sinnhorizont ebenfalls Ausdruck individueller Autonomie
sein kann. Diese Maglichkeit blieb bei Freud unbelichtet. Wenn Menschen eine Selbst-
verortung hin zu einer letzten Wirklichkeit als positiv erfahren und sich miindig zu einer
religiosen Lebensorientierung entscheiden, so empfinden die Betroffenen die neu ge-
fundene Uberzeugung und Praxisorientierung in der Regel nicht als Belastung, sondern
vielmehr als Quelle ihrer Identitat und ihres Lebenssinns. Die Dichotomie Mindigkeit/
Unmiindigkeit zur Abbildung des Verhaltnisses zwischen Wissen und Glauben fiihrt zu
einer Reduktion der Religion auf Irrationalitat, Unbildung und Entmachtung. Der kom-
plexe geschichtliche Diskurs zwischen Religion und Wissenschaft wird auf diese Weise
jedoch verzerrt.

Der historische Riickblick zeigt andererseits, dass die Religionskritik der Psychologie
und benachbarter Disziplinen keinesfalls einheitlich verlief. Bereits um 1900 vertra-
ten Psychologen wie William James (1842-1910) oder Psychiater wie Carl Gustav Jung
(1875-1961) eine aufgeschlossene Haltung gegeniber der Rolle religioser Erfahrungen
und Bilder fir die Identitatshildung.?’ Ab den 1960er Jahren erhielten die Zugange al-
ternativer Religiositat sowie siid- und ostasiatische Praktiken eine zusatzliche Aufwer-
tung durch die Humanistische Psychologie und die Transpersonale Psychologie.

Die psychologische Betrachtung von Religion fiihrte zu zwei diametral unterschiedli-
chen Bewertun-gen ihrer Funktion. Einerseits kann eine theoretische Erklarung reli-
giosen Fihlens, Denkens und Handelns durch die Analyse hintergriindiger psychischer
.Mechanismen” angestrebt werden. Der Verlust der Plausibilitat religioser Vorstel-
lungswelten durch wissenschaftlich formulierte Deutungen kam somit einer Entzau-

'8\gl. Scharfenberg (1970).

1" RGG4 3, Sp. 1222.

2vgl. Heine (2006), 878.

21 7u den personlichen Weltanschauungen von Freud, Jung und James, und zur entsprechenden Verortung von Religion in
ihren theoretischen Modellen siehe Heine (2005).

berung von Religion gleich. Andererseits ermaglichte der psychologische Blickwinkel
die Wirksamkeit religioser Mythen und Rituale neu zu beleuchten. Auf dieser Grundlage
konnten religiose Sinn- und Handlungsmuster wiederum rational begriindet und fir
die Praxis legitimiert werden. Die ,Psychologisierung der Religion”, also die Unter-
mauerung weltanschaulicher Werthaltungen mittels einer psychologischen Sprache,
erwies sich schlieflich als einflussreiches Motiv in der religiosen Gegenwartskultur
(siehe auch Abschnitt 6. Die Definition und Beurteilung von Religion im Rahmen eines
psychologischen oder psychotherapeutischen Modells ist letztlich von der personlichen
Werthaltung des jeweiligen Forschers bzw. Therapeuten abhangig.

Zwischenfazit

Der religionssoziologische Leitbegriff der Sakularisierung kann mehrere Bedeutungen
umfassen. Dazu zédhlen vornehmlich (1) die Annahme, dass Religion quantitativ und in
ihrer gesellschaftlichen Rolle stetig schrumpft (Makroebene); (2] die Ausdifferenzie-
rung bzw. institutionelle Spezialisierung von Religion als gesellschaftliches Teilsystem
(Mesoebene); und (3) die These der Privatisierung oder Individualisierung von Religion
(Mikroebene).

Die bisherige Entwicklung moderner Gesellschaften bestatigt weder die unweigerli-
che , Aufl6-sung” von Religion als Gesamtes noch ihre , Unsichtbarkeit™ aufgrund ihres
Rickzugs in die Privatsphare. Eine steigende Entkirchlichung in der Bevolkerung hat
zwar stattgefunden, aber keine ,Entzauberung” der Gesellschaft im Sinne eines zuneh-
menden, geschweige denn volligen Verschwindens von Religion oder Religiositat. Die
Faktoren Migration, staatlicher Kooperationsdruck und die Globalisierung der Kommu-
nikation beginstigten die Sichtbarkeit von Religion als offentliche Grof3e. Zugleich ha-
ben sich religiose Gemeinschaftsformen grundlegend transformiert. Religioses Leben
nimmt dabei neue Ausdrucks- und Sozialformen an, die haufig Uber traditionelle Kirch-
lichkeit hinausgehen.

Das soziologische Problem der Sakularisierung spiegelt sich in der kontroversen Dis-
kussion, wie das Verhaltnis zwischen Psychologie und Religion zu bestimmen sei. Ob
religiose Haltungen oder Erfah-rungen aus psychologischer Sicht plausibel erschei-
nen, hangt dabei stets von der jeweils gewahlten Religionsdefinition ab. Zu bedenken
ist: Ausdrucksformen der Religiositat andern sich mit der Zeit unter wechselnden kul-
turellen, politischen und dkonomischen Vorzeichen. Das persdnliche Bediirfnis nach
einem sinnvollen Lebensvollzug und der Uberwindung des personlichen und gesell-
schaftlichen Status quo bleibt diesen Anderungen gegeniiber konstant.

2\gl. Hallinger [2012), 61-81.

17



18

Was meint man, wenn man von Spiritualitat spricht?

Die Antwort auf die obige Frage ist nicht einfach zu geben. Wie viele andere Worte unse-
rer Umgangssprache wird auch der Begriff der ,Spiritualitdt” in verschiedenen Bedeu-
tungen gebraucht. Das ist nicht weiter schlimm, nur sollte man, wenn solche Ausdriicke
gebraucht werden, angeben kdnnen, was man gerade meint, um Missverstandnisse und
Unklarheiten zu vermeiden. Diese Unterscheidungsfahigkeit ist auch eine Vorausset-
zung dafir, die Rolle von ,Spiritualitat” in der Lebens- und Sozialberatung sinnvoll zu
diskutieren. Karl Baier unterscheidet drei besonders haufig anzutreffende Varianten:?

Bedeutungsspektrum Spiritualitat

Spiritualitat 1: ein soziokultureller Bereich der heutigen Gesellschaft
Spiritualitat 2: Inner-religiose Praxis- und Erfahrungsraume
Spiritualitat 3: Spiritualitat als anthropologisches Potenzial

Spiritualitat 1 ist ein vielfaltiges Segment der Gegenwartskultur, das im Lauf des 20.
Jahrhunderts von einer marginalen Position in die Mitte der Gesellschaft riickte. Dar-
in werden Elemente aus unterschiedlichen religiosen Traditionen umgestaltet und mit
neuen Ideen und Praktiken verbunden. Es bilden sich Aquivalente zu den institutionel-
len Religionen, ohne dass es in der Regel zu kirchenformigen Organisationen kommt.

Auf Spiritualitat 2 bezieht man sich, wenn etwa von buddhistischer, christlicher oder
muslimischer Spiritualitat die Rede ist. Als Grenzfalle lassen sich hierunter auch For-
men nichtreligidoser Spiritualitat, die sich zu einer bestimmten Weltanschauung beken-
nen, einordnen. Innerhalb dieser verschiedenen Spiritualitaten sind wiederum mannig-
faltige Differenzierungen erkennbar. Sie umfasssen a) Praxisformen sowie b) Haltungen
und Erfahrungen, die durch diese Praxen im Kontext religioser Gemeinschaften und
weltanschaulicher Bewegungen kultiviert werden, und c) ihre Reflexion innerhalb der
jeweiligen Gruppen. All dies wird innerhalb der Gemeinschaften oder Bewegungen in
verschiedenen historischen und soziokulturellen Situationen ganz unterschiedlich aus-
gestaltet, deshalb spricht man dann etwa in Bezug auf das Christentums, von der Spiri-
tualitat der mittelalterlichen Frauenmystik, der Spiritualitat der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie etc.

Spiritualitat 3 schlieBlich umfasst Ansatze, die unter Rickgriff auf philosophisch-an-
thropologische Uberlegungen, Erkenntnisse psychologischer Forschung und ver-
gleichende Religionsforschung Spiritualitat als eine Dimension konzipieren, die dem
menschlichen Leben als solchem zukommt, als ein Potenzial, das jede und jeder auf

2 vgl. Baier (2012).

seine Weise gestalten kann und muss.

In den folgenden Uberlegungen wird davon ausgegangen, dass diese drei Bedeutungen
von Spiritualitat nicht so vollig voneinander verschieden sind, wie etwa die Bedeutun-
gen des Begriffs ,.Ball", der ein kugelférmiges Spielgerat, aber auch eine Tanzveran-
staltung meinen kann. Hinweise auf Zusammenhange zeigen sich unter anderem darin,
dass sich Spiritualitat 1 und 2 heute in einem lebendigen Austausch und zum Teil auch
in — wohl hauptsachlich konkurrenzbedingten - Abgrenzungsbemiihungen befinden,
die ja ebenfalls eine wechselseitige Nahe signalisieren. Wer Gber die Affinitaten nach-
denkt, die zwischen den Phanomenen, die unter Spiritualitat 1 und 2 subsumiert wer-
den, bestehen und sich der Frage stellt, ob es vielleicht von der Sache her begrindet
sein konnte, beides ,Spiritualitdt” zu nennen, der betritt den Bereich der Grundlagen-
forschung von Spiritualitat 3, egal wie ihre/seine Antwort schlussendlich ausfallen wird.

19



20

Spiritualitat 1, soziokulturell

Dem gesellschaftlichen Trend der ,Entkirchlichung” gegentber floriert eine neue,
nicht- oder wenig organisierte Religiositat. Anhand dieses Phanomens zeichnet sich
die Ambivalenz der Sakularisierungsthese ab: Wenn Kirchen ihre kulturelle Vormacht-
stellung verlieren, nimmt die Vielfalt religioser Ausdrucksformen zu. Die Pluralisierung
von Religion ist daher als zentrale Konsequenz der Sakularisierung zu betrachten.

Unter manchen Religionssoziologen ist ,Spiritualitat” zum Synonym fiir das facetten-
reiche Feld der nicht-kirchenformig organisierten Religiositat geworden.?* Als pars pro
toto-Etikett soll Spiritualitat die gesamte religiose Gegenwartskultur auflerhalb theis-
tischer Traditionen beschreiben.?® Im Mittelpunkt solcher soziologischen Betrachtun-
gen steht die Begriffsvariante Spiritualitat 1 gemaf unserer Unterscheidung. Fir den
Kontext der Lebens- und Sozialberatung sprechen zwei Faktoren fiir eine eingehende
Betrachtung der Bedeutung von Spiritualitat als Teilbereich der heutigen Gesellschaft:

Zundchst ist die Selbsteinschatzung als .spirituell” im frei-religiosen Feld wesentlich
starker ausgepragt als in anderen gesellschaftlichen Segmenten wie etwa das kirchli-
che oder nicht-religiose Milieu. Hierbei spielt die demarkierende Funktion des Begriffs
Spiritualitat eine zentrale Rolle, wahrend die inhaltliche Verortung haufig interpreta-
tionsoffen bleibt. Wenn in professionellen Kontexten von ,spirituellen” Ansatzen die
Rede ist, sollte daher kritisch reflektiert werden, inwiefern sich diese Zugange von um-
gangssprachlich als spirituell eingeordnete Praktiken unterscheiden. Die mittlerweile
inflationdre Verwendung des Trendbegriffs ., Spiritualitat” erfordert die Entwicklung von
transparenten Qualitdtsstandards, um die Professionalitat der Beratungstatigkeit zu
garantieren.

Dariber hinaus erlaubt eine soziologische Analyse den Stellenwert von Spiritualitat
im weiteren gesellschaftlichen Spektrum zu erfassen. Ein Verstandnis des religiosen
Milieus und ihrer Hilfestellungen, den spirituellen Bedirfnissen ihrer Teilnehmer zu
entsprechen, kann moglicherweise Ressourcen aufzeigen, die fir einen klientenzent-
rierten Zugang in der Beratungstatigkeit genltzt werden konnen.

Spiritualitat als Eigenbezeichnung zur Abgrenzung von kirchlicher Religiositat

In den frei-religiosen Stromungen der Gegenwart auflert sich das Bedirfnis nach in-
tensivierter Erfahrung, persdnlicher Erfiillung und sinnvollem Lebensvollzug. Im Markt
der Lebenshilfen stehen gemeinschaftliche Verpflichtungen weniger im Vordergrund
als in den traditionellen Kirchen oder neureligiosen Gruppierungen. Aufgrund der Re-
lativierung der Deutungshoheit institutioneller Religionen in den sakularen Gesell-
schaften Europas haben Individuen die Moglichkeit, ihre religiose Identitdat und einen

4 vgl. Knoblauch (2009), 124-30.
% vgl. z. B. Heelas/Woodhead (2005) oder Aupers/Houtman (2006).

dementsprechenden Lebensstil selbstbestimmt zu gestalten. Dabei ist Optionalitat in
der personlichen Suche nach Sinn, Gesundheit und Wohlbefinden ein entscheidendes
Merkmal individueller Religiositat.

Wo organisierte, traditionelle Formen von Religion misstrauisch betrachtet und alter-
native religiose Dienstleistungen angeboten werden, findet sich ,Spiritualitdt” haufig
als Ersatz- oder gar Gegenbegriff zu ,Religion”. Diese polemische Gegeniiberstel-
lung zwischen selbstbestimmter Spiritualitat einerseits und autoritar-hierarchischer
Religion andererseits kann in westlichen Landern auf den monopolartigen Status der
christlichen Kirchen zurlickgefiihrt werden.? Die strategische Abgrenzung von jegli-
cher Verbindung mit Religion folgt dabei der Gleichung .Religion = christliche Religion
= Kirche".?” Organisierte Religionen, d. h. die traditionellen Kirchen, werden als Ein-
schrankung oder gar als Hindernis zur spirituellen Selbstverwirklichung des Individu-
ums empfunden. Oder um es mit der dsterreichischen Religionswissenschaftlerin Birgit
Heller (geb. 1959) zu sagen: .. Spiritualitat gilt als modern, offen, erfahrungsorientiert
und authentisch - Religion hingegen als riickstandig, einengend, formal und dogma-
tisch.”® Als Alternative zur herkdmmlichen Religion wird Spiritualitat durch folgende
Merkmale kontrastiert (Tabelle 1):

Religion / Religiositat Spiritualitat

institutionell individuell

dogmenorientiert erfahrungsorientiert

exklusiver Wahrheitsanspruch pluralistisch, viele Traditionen,

integrierend

festgelegt suchend, offen
reglementierend befreiend
kurz: ,uncool” kurz: ..cool”

Tabelle 1: Stereotype Oppositionen zur Abgrenzung von Spiritualitdt gegeniber Religion bzw. traditionelle Religiositat. Quelle:
Bucher (2008), 462.

Mittels dieser Rhetorik der Opposition wird Spiritualitat als universeller Weg inszeniert,
der Gber kulturelle und religiose Grenzen hinausgeht. Die dazu gehorigen Schlagworter
sind gesteigerte Wellness, erweitertes Bewusstsein, sakrale Sexualitat, erhdhte Krea-
tivitdt und schliefllich Erleuchtung. Die Wahrnehmung der etablierten Religionen als
formalistisch, unflexibel und krisenanfallig scheint die Popularisierung von ,Spirituali-
tat" nur zu beschleunigen.?”

% \gl. Heller (2011), 290-92; Heller (2014), 53; Hammer (2005), 858.
27 Knoblauch (2009), 17.

B Heller (2014), 49.

2 Vgl. Bucher (2008), 462.

21



22

In den 1990ern wurden reprasentative Studien in den USA durchgefiihrt, um die Selbst-
einschatzung ..spiritual but not religious” zu untersuchen. Rund ein Viertel der Befrag-
ten gaben an, ,.nur” spirituell zu sein. Diese Gruppe besucht seltener einen kirchlichen
Gottesdienst, ist reservierter gegeniiber christlichen Glaubensinhalten (besonders was
die Vorstellung eines personalen Gottes betrifft] und wiirde eher meditieren als beten.
Die spirituellen Nicht-Religiosen sehen sich als Suchende, interessieren sich fir New
Age-Weltanschauungen® und sind tberzufallig haufiger in der jiingsten Altersgruppe
anzutreffen. Die Studien belegten aber auch, dass die Mehrheit der amerikanischen
Bevolkerung (65%] sich als ,.spiritual and religious” begreift. Spiritualitdt und Religion
stellen daher ganz und gar nicht eine zwangslaufige Dichotomie dar.®

Um ein besseres Verstandnis Uber religios-spirituelle Selbsteinschatzung in Mitteleu-
ropa zu gewinnen, fihrte der Schweizer Religionspadagoge Anton A. Bucher 2008 eine
Pilotstudie unter Studierenden (n=190) aus Fribourg und Salzburg durch. Das durch-
schnittliche Alter der Befragten, die die Facher Padagogik und Psychologie belegten,
betrug 24,7 Jahre. Die Teilnehmer der Studie wurden gefragt, ob sie sich als .religids”,
.spirituell”, ,sowohl als auch” oder ,keines von beidem” verstehen wiirden (vgl. Dia-
gramm 1).

Ein gutes Drittel (36%) der Befragten stufte sich als ,spirituell” und ,.nicht religios” ein.
Dieser Anteil ist deutlich hoher im Vergleich zu den ,nur” Spirituellen in der amerika-
nischen Gesamtbevdlkerung. Den geringsten Zuspruch erhielt hingegen die Selbstein-
schatzung .religios, nicht spirituell” mit nur 16%. Bucher erklart dieses Resultat mit
dem bereits bekannten Faktum, dass Studierende der Sozialwissenschaften eher zu
einer kritischen Haltung gegenuber kirchlicher Religiositat stehen.

Religios-spirituelles Selbstverstandnis

spirituell, nicht religios 36%

spirituell und religits | 26%

weder noch | 22%

religids, nicht spirituell | 16%

0% ’ ’ ’ ’ 50%

Diagramm 1: Das religis-spirituelle Selbstverstandnis unter Studierenden der Padagogik und der Psychologie (n=190) in
Fribourg und Salzburg. Quelle: Bucher (2008), 465.

30 Zum Begriff New Age vgl. oben.
31vgl. Bucher (2008), 463.

Nun l3sst sich aus der Selbsteinschitzung als ..spirituell” allein noch keine grofie
Schlussfolgerung ableiten. Die Frage bleibt namlich offen, was gemeinhin mit ,Spiritu-
alitat” bzw. .spirituell” eigentlich assoziiert wird. Im Rahmen von Buchers Studie gaben
die Befragten drei eigenstandig formulierte Antworten auf diese Frage. Hier sollen nur
die ersten drei Antwortkategorien kurz wiedergegeben werden. Eine deutliche Mehrheit
von 44% der Studierenden verband Spiritualitit mit ,Ubernatiirlichem” und .Transzen-
dentem”. Diese Kategorie konkretisierte sich im Glauben an einen beziehungsfahigen
Gott oder an nicht-personale héhere Michte, Engelwesen oder Ubersinnlichem. Die
Angaben aus der zweithaufigsten Antwortgruppe (29%) waren dem Begriff Spiritualitat
eher kritisch gegeniiber eingestellt. Diese brachten Spiritualitat mit ,.Esoterik ¥, spiri-
tistische Praktiken (..Glaserriicken”) oder Magie in Verbindung. Nicht uninteressant ist,
dass vor allem die ..nur” Religiosen diese Ansicht teilten. In deren Einschatzung pendelt
die Spiritualitat zwischen Humbug und Gefahrlichem. Die dritthdufigsten Antwortgrup-
pe, die ein Viertel der Befragten wahlte, umfasste ,spirituelle Praktiken”. Zu diesen
werden vor allem Meditation und Yoga gezahlt, vereinzelt auch Entspannungstechniken,
Exerzitien und Gebet. Unter den befragten Studierenden gehoren also Tranzendenzbe-
zug, deviante Orientierungen sowie Praktiken mit religiosem Vorzeichen zu den hau-
figsten Vorstellungen, die mit dem Begriff Spiritualitat assoziiert werden.

Buchers Studie unterstreicht die Vielschichtigkeit der Einstellungen gegeniiber Spiri-
tualitat, die von Begeisterung bis hin zu ausdriicklicher Ablehnung reichen. Im Allge-
meinen lasst sich sagen, dass Spiritualitat in der heutigen Umgangssprache weniger
mit kirchlicher Religiositat in Verbindung gebracht wird. Sie wird eher individuell als
gemeinschaftlich, starker emotional und erfahrungsorientiert als lehrhaft und kognitiv
wahrgenommen.® Die in der Studie genannten Bedeutungsfelder decken sich gréften-
teils mit der Variation Spiritualitat 1. Wenn bestimmte Werthaltungen oder Angebote
des ganzheitlichen Lebenshilfemarkts sich als ..spirituell” bezeichnen, dann geht es
darum, sich vom kirchlich gepragten Kontext abzugrenzen.

Kritisch einzuwenden ist jedoch, dass eine Gleichsetzung von Spiritualitat mit jegli-
cher Religiositat, die aufBerhalb der traditionellen Hauptstromungen praktiziert wird,
zu einer Inflation des Begriffs fiihrt. Spiritualitat 1 wird zu einem nur allzu schwam-
migen ldentitatsmarker. Zudem wird dabei der Ursprung des Wortes in der christli-
chen Tradition libersehen. Besondere Préagung erhielt das Wort .. Spiritualitat™ in der
franzdsischen katholischen Theologie seit Ende des 19. Jahrhunderts, wo es in erster
Linie die das Leben des Einzelnen transformierenden Dimensionen der Frommigkeit,
Aszese und Mystik umfasste. Unter Aszese [nicht zu verwechseln mit Askese im einge-
schriankten Sinn von Verzichtsiibungen) subsumierte man die religisse Ubepraxis und
was durch menschliches Bemuhen in ihr erreichbar ist: die Kultivierung von Tugenden
und die Uberwindung von negativen Charaktereigenschaften, Gebet und Meditation so-
wie die durch sie entstehenden Zustande von konzentrierter Zuwendung zu Gott. Mystik
stand fur das Ergriffenwerden durch die Gegenwart Gottes, das sich spontan und ohne

32 Zum problematischen Begriff der Esoterik siehe oben.
3 Vgl. Bucher (2008), 466.

23



24

menschliches Zutun ereignet. Im Laufe der Popularisierung des Begriffs ,Spirituali-
tat” ab Mitte des 20. Jahrhunderts wurde der urspriinglich im katholischen Rahmen
wurzelnde Begriff auch vom Protestantismus und von nichtchristlichen Traditionen
tiber-nommen.® Darlber hinaus findet schon seit den 1920er Jahren eine Diffusion von
asiatischen Korpertechniken und ganzheitlichen Lebenshilfen aus dem holistischen
Milieu in kirchliche Institutionen und z. T. auch ein Austausch in umgekehrter Richtung
statt.® Die aus dem angelsachsischen Sprachgebrauch stammende Opposition ,Spi-
ritualitat versus Religion™ lést sich dort auf, wo die Tiefendimension der persénlichen
Erfahrung und die Rolle des religiosen Subjekts in den Kirchen heimisch ist.%

Mit angemessener Riicksicht auf die eingeschrankte Reichweite dessen, was unter Spi-
ritualitat 1 subsumiert werden kann, soll die frei-religiose Szene im Folgenden genauer
skizziert werden. Dabei werden bisherige Ansatze der Religionssoziologie beleuchtet,
die versuchen, Spiritualitat als gesellschaftliches Milieu zu bestimmen.

Zwischenfazit

In den sakularen Gesellschaften Europas hat die Deutungsmacht der christlichen Re-
ligionen an allgemeiner Geltung eingebiifit. Bedirfnisse nach ldentitat, transformie-
renden Erfahrungen und einem sinnerfiillten Leben bestehen hingegen nach wie vor.
Vielfaltige Angebote der religiosen Gegenwartskultur gehen auf diese Bediirfnisse ein
und begiinstigen die selbstbestimmte Gestaltung einer individuellen Religiositat. Hier-
bei fungiert der Begriff der Spiritualitat im holistischen Milieu oftmals als Alternativ-
oder Gegenbegriff zu traditionellen bzw. institutionalisierten Religionen.

Die mit der Bedeutung Spiritualitat 1 verbundene Abgrenzung zu ,Religion” bzw. Kir-
che ist kritisch zu reflektieren: Zum einen stammt das Wort , Spiritualitat” aus dem
Wortschatz des Christentums. Andererseits finden sich im Rahmen religioser Institu-
tionen (v. a. christlicher und buddhistischer) zunehmend Angebote, die mit denen von
Spiritualitat 1 konkurrieren konnen, gerade deshalb weil sie viele Impulse von dort auf-
nehmen. Selbst wenn Meinungsmacher von christlicher Seite die Angebote des holisti-
schen Mileus gerne als ,Esoterik” abqualifizieren, findet de facto eine Diffusion dieser
religios-kulturellen Spharen statt.

Unkirchlich, aber nicht unreligios: Ein paar zeitgeschichtliche Versuche, das frei-re-
ligiose Feld zu definieren

Die Transformationsprozesse im religiosen Feld, die sich spatestens seit den 1970er
Jahren in Europa beobachten lassen, fiihrten zu einer vielfaltigen Gegenwartsreligiosi-

3 vgl. Heller (2014), 51.
¥ vgl. Hsllinger/Tripold (2012), 11.
3% Vgl. Knoblauch (2009), 185.

tat, wo ,Spiritualitat” zum Merkmal der Authentizitat avancierte. Diese Form der Re-
ligiositat versteht sich als erfahrungsorientiert, pluralistisch und betont die Rolle des
individuellen Subjekts.

Als Label fur ein konkretes soziales Segment umfasst Spiritualitat das bunte Sammel-
surium diverser Praktiken und Lebenshilfen. Dieses Feld wurde in der Vergangenheit
auch als alternative religiose Stromungen, unsichtbare Religion, Esoterik-Szene, kul-
tisches Milieu, New Age-Bewegung oder holistisches Milieu bezeichnet. Seine Akteure
libernehmen Elemente aus diversen religiosen Traditionen, deuten sie um und gestal-
ten damit neue Ideen und Praktiken. Mit Spiritualitdt konnotierte Ubungswege, die sich
zu einem groBen Teil auch auf asiatische Geist-Kérper-Ubungen oder Heilmethoden
berufen, wie z. B. Yoga, Zen, Tai Chi, Reiki oder Chakra-Meditation, haben ihren alter-
nativen Anstrich groftenteils schon verloren und zahlen heute zur religiosen Popular-
kultur des Westens. Wenn in den Medien der ,Spiritualitats-Boom™ thematisiert wird,
dannist in der Regel dieses frei-religiose Milieu gemeint.

Um die Problematik der genauen inhaltlichen und zeitlichen Eingrenzung dieses dyna-
mischen Feldes zu verdeutlichen, sollen im Folgenden einige Versuche in diese Rich-
tung exemplarisch dargestellt werden. Darauf aufbauend soll die Struktur und der Stel-
lenwert des zeitgendssischen Lebenshilfemarktes in Osterreich untersucht werden.

Mystik als Sozialform

Religionssoziologische Diagnosen sind sich weitgehend einig, dass Individualisierung,
Subjektivierung und der Stellenwert der personlichen Erfahrung ein verbreitetes Merk-
mal der modernen europdischen Religionsgeschichte ist.¥” Schon zu Beginn des 20.
Jahrhunderts identifizierte der evangelische Theologe und Kulturphilosoph Ernst Tro-
eltsch (1865-1923] eine personlichen Form von Religiositat, die auf Einiibung und Re-
flexion religioser Erfahrung beruht. Troeltsch unterschied noch innerhalb des Christen-
tums zwischen den religiosen Sozialformen ,Kirche”, ,Sekte” und ,Mystik". Die Mystik
als Form der religiosen Gemeinschaft, bei Troeltsch auch ,Spiritualismus™ genannt, be-
tonte die Orientierung an der Innerlichkeit und Unmittelbarkeit des religiosen Erlebens.
Dieser subjektive Zugang zur religiosen Erfahrung sprach besonders die damalige Bil-
dungsschicht an, die sich von traditionellen religiosen Bindungen emanzipiert hatte.
Als Vorlaufer dieser Form von religiosem Leben betrachtete Troeltsch die Mystiker des
christlichen Mittelalters.®® Individuelle Spiritualitat stand bereits dort in einem gewis-
sen Spannungsverhaltnis zur religidosen Institution, die sich als Hiiterin der orthodoxen
Lehre und Praxis begreift. Das galt auch fir viele christliche Mystiker, die in der Regel
Mitglied eines Ordens waren.® Die kritische Reaktion gegeniiber einem verkrusteten
Ritualismus und Dogmatismus teilten auch die spateren Sympathisanten der Mystik.

7Vgl. Heller (2014), 57.

*®Vgl. Troeltsch (1994).

¥ So wurde beispielsweise Margareta Porete (geb. um 1250), eine Nonne des Beginen-Ordens, 1310 in Paris &ffentlich ver-
brannt, weil sie ihre Aussagen tber die Méglichkeit, Christus allein auf Grundlage der Liebe und der Vernunft nachfolgen zu
konnen, nicht widerrief. Ihr individueller Anspruch der Christusmystik wurde als Missachtung der vermittelnden Rolle der
Kirche gedeutet. Auch die wirkungsvollen Predigten Meister Eckharts (um 1260-1328) ], einem fiihrenden Mitglied des Do-
minikaner-Ordnens, zeichneten sich durch eine anspruchsvolle individuelle Spiritualitdt aus, die schliefilich zum Gegenstand
eines Inquisitionsprozesses wurden. Vgl. Gerhardt (2016).

25



26

Ihre Art der Innerlichkeit war zwar aufgrund ihrer Gemeinschaftslosigkeit unkirchlich,
aber deswegen nicht unreligios. Sie lebten eine Form der individuellen Religionskultur,
die ihrerseits noch tief in den Traditionen des Christentums verwurzelt war.°

Die Ablosung von der kirchlichen Gestaltung religiosen Lebens blieb nicht nur auf die
Bildungs-schicht beschrankt. Seit Mitte des 20. Jahrhunderts findet in weiten Teilen der
europaischen Bevolkerung eine graduelle Abwendung von traditionellen Formen der
Gemeinschaft statt, wahrend gleichzeitig eine antidogmatische, erfahrungsbetonte Re-
ligiositat aufzublihen begann. Eine im christlichen Rahmen bestimmte Mystik erweist
sich jedoch als zu eng, um ein Phdanomen zu beschreiben, welches sich in zunehmen-
dem Mafle auch auBlerhalb des Christentums verortet.

Esoterik als Diskursform

.Esoterik” ist eine in der Forschung eingeblrgerte Bezeichnung fiir alternative Reli-
giositat, die eine wesentlich breitere Klammer spannt als die Mystik bei Troeltsch. Um-
gangssprachlich mag Esoterik noch als pejoratives Synonym fiir das Dunkle, Irrationale,
Geheimnisvolle gelten. In historischen Studien hingegen bezeichnet er einen Sammel-
begriff fir jenen Strang der westlichen Religionsgeschichte, der einer autonomen,
subjektiven Religiositat mehr Gewicht gibt und sich von der traditionellen kirchlichen
Lehre und Organisation abhebt. Im Unterschied zur Sozialform der Mystik beschrankt
sich Esoterik nicht auf die religiose Erfahrungsdimension, sondern umfasst auch natur-
philosophische Vorstellungen und therapeutische Modelle. Die weltanschaulichen Vor-
laufer der westlichen esoterischen Stromungen reichen bis in die vorchristliche Antike
zurick.

Der deutsche Religionswissenschaftler Kocku von Stuckrad (geb. 1966) weist darauf
hin, dass ..Esoterik” nicht als einzelner Gegenstand oder als ungebrochene Tradition
auftrete. Er schlégt daher vor, das ..Esoterische” als bestimmten kulturellen Prozess
der europdischen Religionsgeschichte zu begreifen. Der esoterische Diskurs umfasse
demnach Erkenntnisanspriiche auf absolutes Wissen, die Dialektik von Verborgenem
und Offenbartem, sowie das Motiv des ganzheitlichen, durch Entsprechungen zusam-
menhangenden Kosmos. Eine wichtige Rolle spiele auch die Vorstellung einer philoso-
phia perennis, einer ewigen und universalen Weisheit, die hinter der Vielfalt der histo-
rischen Kulturen hervorscheine. Wesentlich fur den westlichen esoterischen Diskurs
ist die Abgrenzung devianter oder alternativer Sinnkonstruktionen gegeniber der kul-
turellen Majoritat, welche vom Hauptstrom der christli-chen Kirchen klassisch zu den
.Haresien” gezdhlt werden. Diese inhaltlich wie entstehungs- und rezeptionsgeschicht-
lich ganz unterschiedlichen Lehren umfassen z. B. die antike Gnosis, Hermetik und
Astrologie; die mittelalterliche Alchemie, Kabbala und Mystik; die Naturphilosophien
und die Medizin der Renaissance; die auf Franz Anton Mesmer (1734-1815) zuriick-
gehende Heiltechniken (die Vorldufer der zeitgendssischen Energiearbeit); sowie den
Spiritismus und Okkultismus des 19. Jahrhunderts - um nur plakativ einige wenige zu

“O Heller (2014), 52.

nennen.*

Die politische Ausgrenzung des ., Anderen” unterstreicht die notwendige Eigenschaft,
dass sich ,esoterische” Motive im spannungsgeladenen Verhiltnis mit gesellschaftlich
etablierten Formen von Theologie, Wissenschaft und Rationalitat betrachtet werden
missen.*? So gesehen ist in historischen Untersuchungen das Merkmal der Stigmati-
sierung ein wichtiges Indiz fir die Identifikation esoterischer Konzepte.

Die gegenkulturelle Ablehnung dogmatischer Religion oder ,reduktionistischer” Wis-
senschaft ist charakteristisch fir das frei-religiose Feld. Was fir die einen Spiritualitat
bedeutet, erscheint dem Verteidiger der Orthodoxie als Esoterik. Aufgrund der pejora-
tiven Konnotation wird Esoterik als Label zur Selbstbeschreibung wahrscheinlich nur
noch von einer Minderheit im Feld verwendet. Andererseits listen grofle Online-Ver-
sandhéndler wie Amazon die Sparte ..Esoterik” hemmungslos als Unterkategorie der
Sachbiicher. Das konnte als Hinweis betrachtet werden, dass Esoterik weder innerlich
noch geheim oder deviant, sondern fester Teil der heutigen Popularkultur geworden ist.

Das kultische Milieu

Soziologisch orientierte Beschreibungen der nicht-kirchlichen Gegenwartsreligiositat
konzentrieren sich ab den friihen 1970er Jahren auf ,Milieus” oder ,Bewegungen” und
verzichten weitgehend auf den vorbelasteten Esoterikbegriff als Gibergeordnete Klam-
mer. Colin Campbell (geb. 1940), ein britischer Soziologe, baute auf die klassische Tri-
chotomie von Kirche, Sekte und Mystik auf, betonte jedoch den Unterschied zwischen
.Sekte” (sect] und .Kult” (cult). Der individualistische, synkretistische, aber duBerst
kurzlebige Kult ersetzte dabei den Begriff der Mystik nach Troeltsch. Das dynamische
Kollektiv der Kulte bildet das ..kultische Milieu”, welches nicht nur mystische Inner-
lichkeit, sondern auch vorchristliche pagane Praktiken sowie deviante Wissenschaft
und Technologie umfasst. Wie bereits beim Begriff der Esoterik ist hier der heterodoxe,
deviante oder alternative Charakter des kultischen Milieus gegeniiber der dominanten
Kultur einer Gesellschaft ausschlaggebend. Trotz der Kurzlebigkeit seiner Gruppierun-
gen entwickelt das Milieu seine Kontinuitat durch Medien wie Magazine, Biicher und
Broschiren oder Vortrage, informelle Zusammenkiinfte fir inhaltlichen Austausch so-
wie praktische Demonstrationen.®

“Tvgl. von Stuckrad (2004), 20-23.

“2|n diesem Wortgebrauch diente das Label ..Esoterik” auch in der aktuellen Begriffsdebatte unter den dsterreichischen
Lebens- und Sozialberatern zur Spiritualitat im professionellen Beratungskontext haufig der Abgrenzung von einem als
unseriés betrachteten ,Anderen”. Der .Esoteriker” gilt also als Anhanger eines unaufgeklarten, unwissenschaftlichen und
magischen Denkens. In einer Strategie der konfliktorientierten Differenzkonstruktion erspart man sich somit eine vertiefen-
de inhaltliche Auseinandersetzung und umgeht den scheinbaren Aufwand, das andersdenkende Gegeniiber als Dialog-
partner wahrzunehmen. Ein differenzierter und sachlicher Zugang zum Themenfeld Spiritualitat hinterfragt polarisierende
Schablonen, die in der Kunst der Polemik so notwendig sind.

“vgl. Campbell (1972), 121-123.

27



28

Die New Age-Bewegung

.Der Begriff ,New Age” wurde in den Auseinandersetzungen mit Konzepten und Prak-
tiken, die gegeniiber den vorherrschenden kulturellen Trends als alternativ betrachtet
werden, bereits in den Grundwortschatz aufgenommen,” schrieb der niederlandische
Religionswissenschaftler Wouter J. Hanegraaff (geb. 1961) Mitte der 1990er Jahre.*
Dies sei insbesondere dann der Fall, wenn diese Ideen und Aktivitaten etwas mit ,Spi-
ritualitdt” zu tun haben scheinen. Hier dient Spiritualitat bereits als Marker fir alter-
native Religion, eine Form internationaler Volksreligiositat die nicht mehr abhangig ist
von traditionellen Institutionen, Lehren und Ritualen.

Hanegraaff begreift die New Age-Bewegung als Synonym fiir Campbells Begriff des
kultischen Milieus oder zumindest als bestimmte historische Stufe in der Entwicklung
desselben.®s Er markiert das Jahr 1975 als den Beginn des New Age als selbstbewuss-
te Bewegung, die sich wahrend den 1980ern voll entfaltete und Mitte der 1990er Jahre
noch nachhallte. Die starke Kommerzialisierung der New Age-Literatur fuhrte jedoch
bereits um 1990 dazu, dass sich die fiihrenden Protagonisten der Bewegung nicht mehr
mit diesem Label identifiziert. Zudem trat das Pathos einer .Wendezeit” (Fritjof Capra
[geb. 1939]) hin zu einem Zeitalter des Wassermanns (..Age of Aquarius”) oder schlicht
dem neuen Zeitalter zunehmend in den Hintergrund. Als religionswissenschaftliche
Kategorie wurde der Begriff mangels einer einheitlichen oder autoritativen Selbstbe-
zeichnung hingegen weiterhin beibehalten - so auch bei Hanegraaff.

Die einflussreichsten Impulse fir New Age-Weltanschauungen kamen aus dem an-
gelsachsischen Raum. Diese verbreiteten sich Uber weite Teile der westlichen Welt,
wahrend die nicht-englische New Age-Literatur lokal begrenzt blieb. Neben der Theo-
sophischen Gesellschaft sowie der amerikanischen New Thought-Bewegung gegen
Ende des 19. Jahrhunderts waren auch alternative psychologische Richtungen (Hu-
man Potential Movement, die Rezeption der Ideen C. G. Jungs) ab den 1960er Jahren
bedeutende Quellen und Referenzpunkte der Bewegung. |hre zentralen Themen um-
fassten ganzheitliche Heilung (v. a. Techniken der Energiearbeit), Channeling (mediu-
mistische Mitteilungen von Engeln, Naturgeistern oder Verstorbenen) und die Zeichen-
deutung zum Zweck der Weissagung (z. B. | Ging, Tarot oder Astrologie).* Auffallig ist
die gegenkulturelle Haltung der Protagonisten des New Age, die sich als Alternative zu
etablierter Naturwissenschaft und christlichen Grof3kirchen positioniert und eine neue
Synthese sékularer und .traditioneller” esoterischer Elemente anstrebt. Aufgrund
dieses Merkmals der Bewegung bezeichnet sie Hanegraaff auch als ,sakularisierte
Esoterik”.*’” Inwiefern tatsachlich von einer durchgangigen Traditionslinie der Esoterik
gesprochen werden kann, die sich im New Age entfaltete, wird in der Religionswissen-
schaft debattiert.*® Die wesentliche Ahnlichkeit zwischen esoterischen Lehren und den

¢ Hanegraaff (1996), 1.

“vgl.a.a. 0., 16.

“¢Vgl. Hammer (2005). Hanegraaff (1996) zahlte zudem New Age-Science und den Neupaganismus dazu.
“7vgl. a.a. 0., 521.

“7Vgl. oben.

New Age-Weltanschauungen besteht in der Funktion der Opposition gegen etablierte
Religion und Wissenschaft. Die ,klassischen™ esoterischen Diskurse des Westens stellt
allerdings nur eines neben vielen weiteren Quellen des New Age.

Jedenfalls wurden die Inhalte der New Age-Literatur zu einer festen Sparte des Le-
benshilfemarktes und trugen mafBgeblich zur Popularisierung des Spiritualitatsbegriffs
in westlichen Gesellschaften bei, einschlie3lich dem deutschsprachigen Raum.* Dabei
bezeichnet das Adjektiv ,spirituell” die Individualitat und Flexibilitat von Glaubensinhal-
ten und Praktiken im Gegensatz zur monolithisch wahrgenommene Orthodoxie.®® Die
spezifische Spiritualitat des New Age stellt die individuelle Suche und die personliche
Erfahrung in den Mittelpunkt. Was ehemals als intellektuelle Subkultur der ,Mystik”
(bei Troeltsch) oder als ,kultisches Milieu (bei Campbell) der 1960er galt, entwickelte
sich in den vergangenen Jahrzehnten zum Bestandteil des kulturellen Mainstreams.
Aufgrund der ,Diffusion des New Age” (Knoblauch) wurden ihre Inhalte bereits in die
allgemeine populare Kultur absorbiert. Die Konturen des New Age als urspriinglich
kulturkritische Bewegung haben sich schon langst aufgelost. Symptomatisch fir diese
Entwicklung ist die Beobachtung, dass die Biicher, die in den 1980er Jahren noch in
alternativen Buchladen des deutschsprachigen Raums verkauft wurden, mittlerweile
in ge-wohnlichen Buchhandlungen oder bei gewohnlichen Online-Versandhandlern zu
finden sind.

Visionen eines neuen, spirituellen Zeitalters, die den Kern der New Age-Bewegung der
1970er und 80er ausmachten, haben dementsprechend an Uberzeugungskraft einge-
biift. Das Interesse an Praktiken zur Personlichkeitsentwicklung und zur Optimierung
der physisch-psychischen Befindlichkeit blieb aber weiterhin bestehen. In der Sozio-
logie ist indes ein neuer Begriff dabei sich einzubiirgern, um die aktuelle Gestalt der
New Age-Bewegung als soziales Segment trefflicher zu bezeichnen. Die Rede ist vom
.holistischen Milieu”.

Das holistische Milieu - Netzwerk fiir Heil, Heilung und Wohlbefinden

Im Jahr 2012 wurde eine umfassende soziologische Studie zur religiosen Gegenwarts-
kultur in Osterreich von Franz Héllinger (geb. 1957) und Thomas Tripold (geb. 1979) ver-
offentlicht, die eine wichtige Momentaufnahme dieses dynamischen Feldes darstellt. Im
Folgenden sollen die weitreichenden Ergebnisse ihrer Studie naher beleuchtet werden.

Héllinger/Tripold schlagen vor, die Gesamtheit der Anbieter und Teilnehmer von alter-
nativen therapeutisch-religiosen Aktivitdten als ,.holistisches Milieu” zu bezeichnen, da
hier die Eigenbezeichnung von Praktiken, Dienstleistungen und Therapien als ,.ganz-
heitlich” wesentlich haufiger vorkomme als etwa Adjektive wie ,spirituell” oder ,.esote-
risch”.5" Im ganzheitlichen Feld sind Heil und Heilung eng miteinander verkniipft, was
eine eindeutige Identifikation der Praktiken als Religion oder Therapie oft erschwert.

“7Vgl. RGG4 6, Sp. 265-270.
50vgl. Hammer (2005), 858.
51vgl. Héllinger/Tripold (2012), 12.

29



30

Bereits im Vorganger-Milieu, der New Age-Bewegung, fungierte Religion als optiona-
le Form von Therapie.?? Ganzheitliche Heilmethoden treten mit dem Anspruch auf, die
konventionelle Medizin zu erganzen, indem sie den Menschen in seiner Ganzheit wahr-
nehmen. Hinter ganzheitlichen Dienstleistungen und Aktivitaten steht die Vorstellung
von einer untrennbaren Verbundenheit der korperlichen, seelisch-energetischen und
spirituellen Aspekte des Menschen. Im Unterschied zum klinischen Behandeln von
Krankheiten soll Heilung die physischen, emotionalen, mentalen und geistigen Aspekte
der menschlichen Erfahrung in den Blick nehmen.

Ganzheitliche Praktiken umfassen neben alternativen Therapien Mittel zur Verbesse-
rung der korperlich-seelischen Befindlichkeit (well-being) und zur Personlichkeitsent-
faltung. Die Aktivitaten des holistischen Milieus iberschneiden sich dementsprechend
mit dem florierenden Psychotherapie- und Wellnessmarkt. Auch konventionell ausge-
bildete Arzte und medizinische Fachkrafte beginnen die positiven Wirkungen ganzheit-
licher Medizin zu entdecken und zu niitzen.%® Im holistischen Milieu kommt es also zu
einer Annaherung zwischen ehemaligen Gegenspielern im Gesundheitsfeld, namlich
konventionellen Formen der Medizin und Psychotherapie einerseits und der alterna-
tiven Therapie- und Wellnesskultur andererseits. Aufgrund der relativen Verbreitung
ganzheitlicher Heilungsmethoden betrachten Héllinger/Tripold das holistische Feld als
ein Segment des kulturellen Mainstreams.%

Die holistische Gegenwartskultur fordert vom Klienten kein bestimmtes weltanschauli-
ches Bekenntnis oder eine langfristige gemeinschaftliche Verpflichtung. Haufig werden
technische Aspekte von tradierten Heilritualen ibernommen, indem sie diese von ihren
ursprunglichen religiosen Kontexten entkleidet und in der Rhetorik moderner Psycho-
logie neu interpretiert werden. Typische Identitdtsmarker fur ganzheitliche Angebote
bilden eine Reihe von Begriffen, deren Bedeutungen sich im Feld teilweise austausch-
bar verwendet werden: Heilen, Gesundheit, Natur, Energie, Entspannung, Bewusstsein,
Potenzial, Spiritualitat.®® Wahrend holistische Praktiken dem Klienten ganzheitliches
Wohlbefinden zu gewahren beabsichtigen, liegt der Schwerpunkt der konkreten An-
wendungen in der Regel dennoch auf einem bestimmten Aspekt - je nachdem ob es
sich um einen komplementar-medizinischen, psychotherapeutischen oder explizit spi-
rituellen Ansatz handelt.

In Anlehnung an bisherige religionssoziologische und -systematische Studien kdnnen
die Weltanschauungen des holistischen Milieus durch folgende Grundmotive umrissen
werden:

(1) Das Prinzip der Ganzheitlichkeit: Holistische Angebote beschrénken sich nicht
auf eine bestimmte Funktion des Menschen, sondern beanspruchen, Intuition

52Vgl. Hanegraaff (1998), 42-46.

%3 Vgl. Dachverband dsterreichischer Arztinnen und Arzte fiir Ganzheitsmedizin. URL: http://www.ganzheitsmed.at/ [Stand:
11.01.2018].

% VgL, Hollinger/Tripold (2012), 10-11, 84-85.

%vgl.a.a. 0., 35-36.

und Vernunft, Geist und Materie, Mensch und Kosmos miteinander zu verbinden.
Das vereinende Prinzip, das die materiellen und immateriellen Ebenen des Uni-
versums verkniipft, basiert je nach Modell auf der Vorstellung einer feinstoff-
lichen, kosmischen Lebensenergie, oder aber dem Konzept einer letztendlichen
Quelle, die allem Sein und Bewusstsein zugrunde liegt.® Aufgrund vielfaltiger
Deutungen ist es leichter zu erklaren, wofiir Holismus nicht steht, als den Begriff
positiv zu bestimmen: Ganzheitliche Weltanschauungen richten sich gegen den
theologischen Dualismus von Gott/Mensch, Mensch/Natur und Geist/Korper, so-
wie gegen den Reduktionismus und Materialismus der Naturwissenschaften.®
Prinzipiell soll der .ganze” Mensch in seiner Verflechtung von Kérper, Psyche,
Geist, Sozialverhalten, Umwelt und Wohlstand erreicht und geheilt werden. Die-
ses Streben nach Ganzheitlichkeit durch den Fokus auf das individuelle Selbst
ergibt sich vor dem Hintergrund der institutionellen Differenzierung moderner
Gesellschaften. Die Identitat des erfahrenden und handelnden Subjekts hebt sich
vom zerlegten und objektivierten Menschen der Grof3kirche, der Wissenschaft
und der Medizin ab.® Die zeitgendssische Wende zu holistischen Weltanschau-
ungen und Praktiken kann somit als ,, Ausdruck des Leidens an der Aufspaltung
des Menschen am Beginn der Moderne” begriffen werden."

(2) Die Entfaltung des personlichen Potenzials und eines ,héheren Bewusstseins™:
Holistische Lektiire, Kurse und Behandlungen verstehen sich als Hilfestellung,
um dem Klienten im Prozess der Personlichkeitsentfaltung zu unterstiitzen.
Therapeutische oder psychohygienische Aktivitaten zur Behandlung von Krank-
heiten oder zur Losung von Beziehungsproblemen konnen als Vorbereitung fiir
eine individuelle Transformation gedeutet werden, die auf eine ,spirituelle Spha-
re” oder eine Teilnahme des individuellen Bewusstseins an einer ,hdheren Rea-
litat" verweist. Wichtige Impulse in dieser Hinsicht kamen aus der Human Po-
tential Movement (Abraham Maslow [1908-1970], Frits Perls [1893-1970], Viktor
Frankl [1905-1997], Carl Rogers [1902-1987]) und der Transpersonalen Psycho-
logie (Karlfried Graf Diirkheim [1896-1988], Stanislav Grof [geb. 1931], Ken Wil-
ber [geb. 1949)).¢° Der Fokus auf Selbstverwirklichung, Kreativitat und Sinn sowie
die Betonung der Fahigkeit zur Selbsttranszendierung wich deutlich ab von der
religionskritischen Grundhaltung, die fihrende psychologische und psychothe-
rapeutische Schulen pragte. Die Neubewertung der Funktion von Religion so-wie
die Beschreibung der Wirkung religidoser Praktiken in psychologischer Sprache,
insbesondere unter dem Einfluss C. G. Jungs, fihrte zur ,,Psychologisierung der

% Vgl. Hanegraaff (1994}, 123.

7vgl.a. a. 0. 119.

%8 Vgl. Knoblauch (2009), 127.

% Heller (2014), 62.

¢ Als Geburtsstatte der humanistischen Psychologie und der Human Potential Movement sowie der darauffolgenden New
Age-Bewegung gilt das Esalen Institute in Big Hur, Kalifornien. Das Zentrum der Protagonisten der amerikanischen Gegen-
kultur wurde 1962 von Michael Murphy und Richard Price gegriindet. Esalen avancierte zu einer interdisziplinaren Plattform,
welches einen experimentierfreudigen Raum zur Diskussion alternativer philosophischer, spiritueller, psychologischer und
kinstlerischer Ansatze bot. Eine ausfihrliche Historiographie zur Entstehung und den thematischen Schwerpunkten des
Instituts findet sich bei Kripal, Jeffrey J. (2007): Esalen. America and the Religion of No Religion. Chicago/London: University
of Chicago Press.

31



32

Religion” im holistischen Milieu.’

(3) Kérper- und Erfahrungszentriertheit: Entscheidend fiir den spirituellen Rei-
fungsprozess des Individuums - haufig im Zusammenhang mit dem Glauben an
die Reinkarnation gedacht - ist letztlich nicht das kognitive Erkennen, sondern
die personliche Erfahrung und Verinnerlichung der jeweiligen Wahrheit. Als Mit-
tel zur Erzeugung intensiver Wahrnehmungen und aufleralltaglicher Bewusst-
seinszustande konnen korperorientierte Praktiken, wie etwa Heilungsrituale,
meditative Korperhaltungen, Atemiibungen, Trancetechniken oder Fasten ein-
gesetzt werden. Hier sind freilich auch die Techniken der Energiearbeit zu nen-
nen, die von einer physikalisch nicht erfassbaren, feinstofflichen Anatomie des
menschlichen Kérpers ausgehen. Das Ziel der Energiearbeit besteht in der Wie-
derherstellung des Gleichgewichtes von Korper, Seele und Geist durch die Be-
freiung energetischer Blockaden sowie die Ent- und Aufladung unausgegliche-
ner Korperstellen.

(4) Erkenntnisanspruch durch die Berufung auf Tradition: Einzelne Schulen oder
Methoden des holistischen Feldes berufen sich auf eine (haufig imaginierte] ge-
schichtliche Tradition, die die Wirksamkeit einer Praxis besonders hervorheben
soll. Im Zuge der Globalisierung und der Beschaftigung mit aufler- und voreuro-
paischen Kulturen erhielten Praktiken, die ihren Ursprung in Indien, Tibet, China,
Japan, Agypten, Hawai'i, diversen Schamanismen oder in der Kultur der Kelten
verorten, eine Aura der Glaubwiirdigkeit.®> Um sie an die Bedlrfnisse moder-
ner westlicher Menschen anzupassen, werden Praktiken, die durch kulturanth-
ropologische Studien erforscht wurden, vielfach modifiziert und reinterpretiert.
Andere Autoren ganzheitlicher Weltentwiirfe (wie etwa Ken Wilber) betonen die
Annahme, dass samtliche religiose und philosophische Lehren in einer philoso-
phia perennis konvergieren wiirden, da jede kulturelle Tradition auf denselben
grundlegenden Erfahrungen beruhe.®

(5] Erkenntnisanspruch durch die Berufung auf Naturwissenschaft: Neben dem
personlichen Erfolgserlebnis und die Einbettung der Praxis in eine langkettige
Traditionslinie betonen viele Protagonisten des holistischen Milieus, dass ihre
Methoden mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaften Uberein-
stimmen, ja sogar durch letztere bestatigt werden. Die Anlehnung an das wis-
senschaftliche Fortschrittsdenken und die Auflosung der Grenzen zwischen
Mythos und Naturwissenschaft charakterisierte bereits das Programm der 1875
gegrindeten Theosophischen Gesellschaft, die als neu-religiose Stromung des
19. Jahrhunderts mafigeblichen Einfluss auf die frei-religiose Spiritualitat des

¢1vgl. Hanegraaff (1996), 224-255; 482-513. Da auch das professionelle Feld der Lebens- und Sozialberater ausdriicklich
Methoden der Analytischen Psychologie nach Jung wie auch der humanistischen Psychologie nach Perls, Rogers und Frankl
anwendet, ware dessen Verhaltnis zum holistischem Milieu eigens zu untersuchen.

62Vgl. Hammer (2001), 85-91.

¢ vgl. Hollinger/Tripold (2012), 28-29.

20. Jahrhunderts ausiibte.** New Age-Autoren entwarfen ihre Gedankengebaude
mittels naturwissenschaftlicher Termini, aber argumentierten dabei auflerhalb
des Diskursfeldes der scientific community. Der schwedische Religionswissen-
schaftler Olav Hammer (geb. 1958) bezeichnete diese Strategie als ,Szientis-
mus”, also die Verwendung von naturwissenschaftlichen Konzepten als weltan-
schauliche Sprache. Dabei stechen besonders physikalische Begriffe hervor, wie
etwa Kraft, Schwingungen, Frequenzen, Dimensionen, Energie oder Quanten.
Die Verschrankung von Naturwissenschaft und Naturphilosophie im New Age
ermoglichte einerseits die Legitimation weltanschaulicher Entwiirfe in einem
sakularen Rahmen. Zum anderen erlaubte sie die Konstruktion eines ganzheit-
lichen Kosmos, in dem Religion und Wissenschaft wieder als Aspekte einer ein-
heitlichen Wahrheit gedacht werden konnen.

Obgleich die hier genannten typischen Grundmotive weite Verbreitung im Milieu finden,
muss unterstrichen werden, dass der Bezug auf personliches Potenzial oder individu-
elle Erfahrung sowie die Orientierung an Tradition bzw. Naturwissenschaft keinesfalls
ausschlieBlich auf das ganzheitliche Feld zutrifft. Sein besonderes Spezifikum jedoch
ist der dynamische Synkretismus, die Verschrankung vollig disparater Elemente unge-
achtet konventioneller Grenzziehungen. Die weltanschaulichen und rituellen Elemente
des holistischen Feldes werden aus bestehenden institutionellen Kontexten importiert
und neu zusammengefiligt, womit die strikte fachliche Trennung zwischen Religion,
Heilkunde, Psychotherapie und Naturwissenschaft bewusst aufgeweicht wird.

In soziologischer Hinsicht ist die Netzwerkstruktur des holistischen Milieus das ent-
scheidende Merkmal, das das Feld von traditionellen Religionsgemeinschaften oder
neuen religiosen Bewegungen unterscheidet. Im Rahmen von Kursen, Workshops und
Seminaren werden ganzheitliche Inhalte und praktische Ansdtze kommerziell verfiig-
bar gemacht. Das holistische Milieu umfasst dementsprechend ein Sammelsurium an
teilweise miteinander konkurrierenden Praktiken und kennt keine zentrale regulieren-
de Institution. Als pluralistisches Labor stellt das Milieu dem Klienten eine Vielzahl
experimenteller Lebensstile zur Verfiigung, die bedarfsorientiert und voribergehend
angenommen werden.®®

Welche konkreten Praktiken kennzeichnen das holistische Milieu in Osterreich? Mit-
tels einer Gsterreichweiten Représentativbefragung (n=1,020), die Personen im Alter
Uber 18 Jahren nach ihren personlichen Erfahrungen mit holistischen Praktiken be-
fragte, erzeugten Héllinger/Tripold ein differenziertes Bild deren Struktur und Verbrei-
tung (siehe Tabelle 2. Insgesamt seien mehr die Halfte der Bevilkerung bereits mit
ganzheitlichen Anwendungen in Bertihrung gekommen. Dabei habe rund ein Drittel der
Osterreicher (36%) komplementire Heilmethoden - einschlieBlich Homdopathie, Aku-

% Vgl.a.a. 0., 47-48.

¢ Trotz der Fluiditat des Phanomens, lassen sich dennoch konkrete Formen der Vergemeinschaftung im Feld feststellen.
Héllinger unterscheidet dabei zwischen (1) offenen Hausern (informelle Zusammenkiinfte von Nut-zern und Anbietern in
Privatwohnungen), (2] den Austausch unter Praktikern in fachspezifischen Zirkeln, und (3) Zentren, Institutionen und Berufs-
gruppen als Knotenpunkte des holistischen Netzwerks. Vgl. Hollinger (2012], 261-63.

33



34

punktur, alternative Massagen oder diverse Formen von Energiearbeit - in Anspruch
genommen. Ein zweites facettenreiches Segment ganzheitlicher Praktiken bildet die
Gruppe von Kérper-Bewusstseins-Ubungen (21%), die die aktive und regelmaBige Be-
teiligung des Teilnehmers erfordern, wie z. B. Yoga, Pilates, Qi Gong oder Meditation.
Weitere ganzheitliche Angebote wie Pendeln, Wiinschelrutengeher, alternative Psycho-
therapien (NLP, Mentaltraining oder Reinkarnationstherapien) sowie Astrologie seien
jeweils von rund einem Fiinftel der Bevolkerung genitzt worden. Verhaltnismafig we-
niger Interesse (unter 11%) bestehe fiir Kartenlegen, Orakeldeutungen oder Geoman-
tie. Rund 7% der Befragten habe Erfahrungen mit schamanischen Heilritualen oder
Geistheilung gemacht, wahrend nur 4% Praktiken durchfiihrten, die zum Bereich des
Okkultismus zahlen.

% der Befragten

haben Erfahrung mit... Art der holistischen Praxis

36* Komplementidrmedizin (gesamt)

28 Homdoopathie

13 Akupunktur

6-9 Reiki, Kinesiologie, Shiatsu, TCM

2-5 i Ayurveda, Osteopathie, weitere Formen von Ener-

i giearbeit (Chakrenarbeit, Bioresonanz, Cranio-Sa-
i kral-Therapie, Klangschalen- und Edelstein-thera-

pien)
21* Korper-Bewusstseins-Ubungen (gesamt)
12 Yoga
5-8 Meditation, Qi Gong, Tai Chi
2-5 Pilates, Funf Tibeter, Zen

Sonstige holistische Praktiken

22 Pendeln, Radiasthesie

19 Alternative Psychotherapien

19 Astrologie

10-11 Mantische Techniken (Tarot, | Ging), Geomantie,
Feng Shui

7 Schamanismus, Geistheilung

Okkultismus

Tabelle 2: Die Verbreitung holistischer Praktiken in der dsterreichischen Gesamtbevilkerung (n=1,020), Stand: 2008. Die mit
* gekennzeichneten Prozentsatze bilden den Anteil jener Personen, die mit mindestens einer Praxis der jeweiligen Kategorie

Erfahrung haben. Quelle: Héllinger/Tripold (2012), 115.

Mittels der Ergebnisse der Reprasentativbefragung konnte der Stellenwert des holisti-
schen Milieus innerhalb des weiteren religidsen Feldes in Osterreich ermittelt werden.
Héllinger/Tripold entwickelten dazu eine Typologie der religiosen Milieus, die sich aus
drei Kriterien ableite: Besuch von kirchlichen Gottesdiensten, persdnliches Gebet und
die Ausiibung ganzheitlicher Praktiken. Das holistische Milieu decke etwa 37% der 0s-
terreichischen Gesamtbevdlkerung und lasse sich in drei Sub-Milieus unterteilen (siehe
Diagramm 2). Der ,.holistische Kern” (6,8%) wurde definiert als jene Personen, die Er-
fahrung mit mindestens acht ganzheitlichen Praktiken haben, jedoch nie einem kirch-
lichen Gottesdienst beiwohnen. Der ,.holistische Rand” (14,9%) bestehe aus jenen Per-
sonen, die mehr als eine, aber weniger als acht ganzheitliche Praktiken ausprobierten
und so gut wie nie einen Gottesdienst besuchen. Die Studie von Héllinger/Tripold macht
deutlich, dass das holistische Milieu nicht notwendigerweise anti-christlich eingestellt
ist. Die Flexibilitat holistischer Weltanschauung und Lebenshilfen duf3ert sich vielmehr
in deren relativ hohen Kompatibilitat mit traditioneller christlicher Religiositat. ,,Christ-
lich und holistisch Religiose” (15,3%) seien jene Personen, die an mindestens zwei
holistischen Aktivitaten teilgenommen haben und im Laufe eines Jahres gelegentlich
einen Gottesdienst besuchen. Die soziale Uberlappung von Teilnehmern kirchlich-ge-
meinschaftlicher und ganzheitlicher Angebote stelle mit 41% sogar das grofite Sub-Mi-
lieu innerhalb des holistischen Feldes dar. Der ,.christliche Kern” beschreibe Personen,
die zwar regelmafig einen Gottesdienst besuchen, aber keine oder kaum holistischen
Dienstleistungen in Anspruch genommen haben. Die vorgeschlagenen Kriterien zur
Einteilung religioser Milieus sind zum gewissen Grad willkirlich gewahlt, ermdglichen
aber eine Abschatzung der Verbreitung ganzheitlicher Orientierungen in der religidsen
Landschaft Osterreichs.®

Die reprasentative Befragung hinsichtlich sozialer Determinanten wie Geschlecht, Bil-
dung und Wohnort ergaben wichtige Erkenntnisse: Frauen und Personen mit Matura im
holistischen Milieu Gberwiegen unter den holistischen Akteuren. Das holistische Kern-
milieu konzentriere sich zwar noch im grof3stadtischen Bereich, doch auch im landli-
chen Raum nehme das Angebot und der Bekanntheitsgrad ganzheitlicher Lebenshilfen
stark zu.*’

Vgl a. a. 0., 122-124.
¢’Vgl.a.a. 0., 128-31.

35



36

Religiose Mileus in Osterreich

Holistizcher
Holistischer 6.2% Nicht religids
25,9%
Eand .
14,98
Christlich &
Holistizch
13,3%
1atli Christlicher
Christlicher
Eern Ra.nud.
11,7%a 25.4%

Diagramm 2: Die Typologie religioser Milieus in Osterreich gemessen an den Indikatoren Gottesdienstbesuch, Gebet und Aus-
Ubung holistischer Aktivitaten, Stand: 2008. Aus Grinden der Ubersichtlichkeit wurden die 24 muslimischen Befragten der
Reprasentativbefragung (n=1,020] sowie andere nicht-christliche Minderheiten ausgeschlossen. Zu bericksichtigen ist ferner,
dass lediglich 66% des Milieus der .Nicht religiosen” (keine Teilnahme an Gottesdiensten, kein Gebet] sich selbst als ..nicht

religis” einstufen wiirde. Quelle: Hollinger/Tripold (2012, 123-125.
Wie spirituell ist das holistische Milieu?

Der thematische Schwerpunkt der Praktiken im ganzheitlichen Milieu liegt eindeutig
auf Gesundheitspflege und Wohlbefinden. Dieser Sachverhalt wird zusatzlich durch die
Analyse der vorherrschenden Motive im Feld gestitzt. Wahrend Gesundheit, Krisen-
bewaltigung und Personlichkeitsentwicklung die wichtigsten Beweggriinde des holisti-
schen Kerns darstellen, sind die Teilnehmer des ganzheitlichen Randmilieus ebenfalls
durch Gesundheit, aber auch Entspannung und Neugier motiviert. Spiritualitat wird fur
den Grofteil der holistischen Angebote nicht als zentrales Motiv genannt.

Da die personliche Entfaltung von Spiritualitat weitgehend nicht zu den vorrangigen
Motiven des holistischen Milieus gehaort, ist die Frage berechtigt, welche Bedeutung ihr
fur die Akteure des Feldes eigentlich beigemessen werden kann. Nach Héllinger/Tri-
pold sei Spiritualitat lediglich im Umkreis schamanischer Praktiken ein primares Motiv
(Kern: 57%, Rand: 44%). Am Schamanismus interessierte Klienten geben auch haufiger
an, ihre Personlichkeit entwickeln zu wollen.®®

Trotz eines breit gefacherten Spektrums an Motiven unter den holistischen Akteuren
ist zu unterstreichen, dass der Anteil jener Personen, die sich selbst als ,spirituell”

% Vgl.a.a.0,132.

einstufen wiirden, im holistischen Milieu (53%) deutlich hoher zu sein scheint als in der
Gesamtbevdlkerung (33%). Fir den Kern des Milieus betrage dieser Anteil sogar 84%,
wahrend nur 37% dieses Segments sich zugleich als ,religios” bezeichnen wiirden.*
Im Gegensatz dazu kann aus den empirischen Daten aber auch gefolgert werden, dass
.Spiritualitat” sich nicht als alleiniger Identitdtsmarker flir das holistische Milieu eig-
net, da es sowohl in den religiésen (einschlieBlich kirchlichen) Milieus als auch in der
nicht-religios praktizierenden Bevélkerung Personen gibt, die sich als ..spirituell” be-
zeichnen. In Diagramm 3 werden die Ergebnisse der Reprasentativbefragung hinsicht-
lich der Selbsteinstufung spirituell/nicht spirituell prozentual fir die religidsen Milieus
aufgeschlisselt.

Selbsteinstufung als...

Holistischer Kern

Holistischer Rand

Christlich & Holistisch _ —

Christlicher Kern

Christlicher Rand

Nicht religids

33
GESAMT ____I o

0 20 40 50 80 100

Diagramm 3: Selbsteinstufung als ..spirituell” bzw. .nicht spirituell” in den verschieden religissen Milieus Osterreichs, Stand:
2008. Der auf 100% fehlende Rest der Befragten pro Milieu enthielt sich einer Selbsteinstufung als spirituell/nicht spirituell.

Quelle: Héllinger/Tripold (2012), 125.

Festzuhalten ist also, dass in den holistischen Sub-Milieus wohl eine klare Tendenz zur
Selbsteinstufung als ..spirituell” besteht. Aus der quantitativ angelegten Reprasentativ-
befragung geht aber wiederum nicht hervor, was jetzt der Einzelne unter ,.spirituell”
oder ..nicht spirituell” konkret versteht.

Bislang wurden nur wenige qualitative Untersuchungen durchgefihrt, die sich mit zeit-
gendssischen Ausdrucksformen von Spiritualitdt 1 in Osterreich auseinandersetzen.
Héllinger/Tripold fihrten neben der Reprasentativumfrage zusatzlich leitfadenbasierte
Interviews mit insgesamt 23 Anbietern und 13 Teilnehmern holistischer Praktiken in
den Bezirken Klagenfurt, Leoben und Graz. Lediglich ein Bruchteil der befragten An-
bieter wiirde deren Arbeit von sich aus einer ,geistigen” oder ,spirituellen” Dimension

*Vgl.a.a. 0., 25.

37



38

zuordnen. Die Auswertung der Interviews lieferte dennoch aufschlussreiche Einsichten
zum Profil von holistischen Dienstleistern, die z. B. auler-alltagliche Heilkrafte bzw.
hellseherische oder magische Fahigkeit fur ihre Tatigkeiten voraussetzen. Zu diesen
Anbietern zahlen vor allem Schamanen, Energiearbeiter, Aura-Leser und Geistheiler,
aber auch Channeling-Therapeuten, Tarot-Karten-Leger und Numerologen.

Um welche Form von ,Geistigkeit™ handelt es sich also konkret, wenn im ganzheitlichen
Milieu von Spiritualitat die Rede ist? Héllinger/Tripold schlagen eine Charakterisierung
holistischer Spiritualitat vor, die die autonome Suche nach Sinn und die Ausiibung von
Praktiken zur Verbindung mit einer ,hoheren Realitdt” umfasst.” Im ganzheitlichen
Feld reicht das Spektrum des Transzendenzbezugs von der Auseinandersetzung mit
.importierten” Aufgaben aus fritheren Leben, iiber die Kontaktaufnahme mit Natur-
geistern bzw. Verstorbenen durch eine Schamanin, bis hin zur ErschlieBung gottlicher
Energien oder einer feinstofflichen Lebenskraft, die den individuellen Kérper und den
Kosmos durchwirkt. In diesen Orientierungen, die lediglich einen Bruchteil der Ange-
bote im Feld darstellen, duflert sich also die dezidiert religiose Komponente des holis-
tischen Milieus.

Ganzheitliche Anbieter bieten einen weltanschaulichen und praktischen Rahmen zur
personlichen Sinnstiftung. Gerade weil der freie Markt der Lebenshilfeangebote keine
zentrale Kontrollinstanz besitzt, wird dem spirituell Suchenden der Zugang zu einem
experimentellen Umfeld erleichtert. Spiritualitat 1 ist Patchwork- oder Melange-Reli-
giositat, in dem das handelnde Subjekt seine eigene religidse Autoritat darstellt. Was
fur Kritiker und Apologeten als religioser Dilettantismus erscheint, ist fir den Akteur
des ganzheitlichen Feldes ein Ausdruck seiner religiosen Autonomie.

Ihre Klienten erwarten sich haufig, Einsichten in den tieferen Sinn einer bestimmten
Krankheit oder Lebenskrise zu erhalten. Die Probleme der Betroffenen konnen schwer-
wiegende korperliche und seelische Belastungen darstellen, wie etwa austherapierte
Krankheiten (z. B. Allergien oder Krebs), Kindheitstraumata, schwierige Geburten oder
Todgeburten, Erziehungsprobleme, Leistungsdruck und Burnout, oder Beziehungspro-
bleme.” Die Klientel holistischer Anbieter diirfte sich also zu einem Teil mit jener der
Lebens- und Sozialberatung decken. Im holistischen Milieu bestehen jedoch gerade
aufgrund des geringen Grades an Institutionalisierung keine allgemein verbindlichen
Ausbildungs- oder Qualifikationskriterien, was die Unterscheidung zwischen seridsen
und unserigsen Methoden erheblich erschwert.”

7vgl. a. a. 0., 35-36. Das Merkmal eines konzeptuellen und rituellen Verweises auf eine nicht-empirische Ebene ist jedoch
sehr weit gefasst und entspricht der grundlegenden Eigenschaft religioser Phanomene an sich.

"'vgl. a. a. 0., 142-45.

2Vgl. a. a. 0., 232-240.

Zwischenfazit

Der ,Spiritualitats-Boom™ der letzten Jahrzehnte ist in einem dynamischen Milieu be-
heimatet, das Soziologen in diversen Phasen seiner Entwicklung als Mystik, Esoterik,
kultisches Milieu, New Age und zuletzt als holistisches Milieu bezeichnet haben.

In diesem Feld sind Heil und Heilung eng miteinander verknipft. Ganzheitliche Heil-
methoden treten mit dem Anspruch auf, konventionelle Medizin zu erganzen, indem der
Mensch in seiner Ganzheit betrachtet wird. Holistische Angebote sollen entsprechend
zur Verbesserung der korperlich-seelischen Befindlichkeit als auch zur Personlich-
keitsentfaltung fiihren. Spiritualitat kommt die Funktion einer optionalen Therapieform
zu.

Im Vergleich zur restlichen Gesellschaft ist die Tendenz zur Selbsteinstufung als , spiri-
tuell” im holistischen Milieu hoher. Das unterstreicht die Relevanz von Spiritualitat 1 als
soziokulturelles Segment. Klienten holistischer Anbieter erwarten sich Orientierung,
um den tieferen Sinn einer bestimmten Krankheit oder Lebenskrise zu verstehen. Fir
die Anbieter bestehen jedoch keine verbindlichen Ausbildungs- oder Qualifikationskri-
terien.

Spiritualitat als soziokulturelles Feld: Diskussion und weiterfiihrende Fragen fiir die
Lebens- und Sozialberatung

Die Begriffsnuance Spiritualitat 1 beschreibt ein buntes Feld, welches die umgangs-
sprachliche Bedeutung von Spiritualitdt stark einfarbte. Menschen, deren Leidens-
druck hoch genug ist und fir die sich konventionelle Behandlungen als wirkungslos
erwiesen haben, nehmen nicht selten die Angebote der Sinnstiftung im holistischen
Milieu an. Ein explizit spirituelles Selbstverstandnis der Teilnehmer oder Anbieter des
Milieus ist dabei nicht zwangslaufig. Wer etwa homdopathische Globuli schluckt, Bach-
bliten einnimmt oder eine Akupunktur-Behandlung genief3t, muss noch nicht als tiber-
durchschnittlich spirituell gelten. Gut vernetzte holistische Anbieter kénnen aber das
Interesse des Klienten an umfassenderen Weltanschauungen wecken. Gerade bei ganz-
heitlichen Praktiken kann sich der Ubergang von Heilung zu Heil, von Sinn zu Spiritua-
litat flieBend gestalten. Der Lebenshilfemarkt beglinstigt somit das Ausprobieren von
Praktiken, die Sinn und Orientierung versprechen.

Weil sich die Bedirfnisse der Klientel von holistischem Milieu und Lebens- und So-
zialberatung Uberschneiden konnen, ist die Frage gerechtfertigt, ob letztere einen pro-
fessionellen Zugang zum Themenkreis Spiritualitat entwickeln kann, der sich von den
nicht reglementierten Angeboten abhebt. Die Verwendung des Etiketts Spiritualitat ist
allerdings mit Vor- und Nachteilen verbunden, die zur Vorsicht mahnen. Fir die welt-
anschaulich unabhangige Selbstverortung der Lebens- und Sozialberatung bietet sich
der Begriff Spiritualitat aufgrund seiner Inklusivitat geradezu an. Weder ganzheitliche

39



40

(Spiritualitdt 1) noch etablierte religiése Praktiken (Spiritualitat 2) konnen Spiritualitat
allein fir sich beanspruchen. Mit der Weite des Begriffs geht aber auch ein entschiede-
ner Nachteil einher. Eine allzu flexible und schwammige Bedeutung macht den Mehr-
wert von ,spiritueller Beratung” als Angebot schwer erkenntlich. Die tberstrapazierte,
populdre Verwendung der Spiritualitat macht daher eine semantische Fokussierung
notwendig. Schliefilich kann es nicht bei einer leeren Worthiilse belassen werden, nur
um einen gewissen Vermarktungseffekt zu erzielen.

Eine anthropologische Bestimmung von Spiritualitat bringt ein grundsatzliches Poten-
zial des Menschen zur Sprache, ohne dabei eine konkrete Weltanschauung oder Weg-
kultur zu bewerben. Spiritualitat 3 dient als glinstiger Ausgangspunkt fir ein Konzept,
das auf Erkenntnissen der psychologischen Forschung basiert, aber zugleich dem Kli-
enten genigend Raum fiir die individuelle Gestaltung seines Lebensweges lasst. Ab-
schnitt 8 beleuchtet die Konturen dieses Zugangs.

Zwischenfazit

Anbieter des holistischen Milieus bedienen Klienten, die nach Madglichkeiten der Kri-
senbewaltigung, nach Sinn und Spiritualitat suchen. Dieser Bedarf libersteigt haufig die
Maoglichkeiten konventioneller Behandlungen in der Medizin und Psychotherapie. Um
im professionellen Rahmen der Beratung und Begleitung auf das Interesse an neuen
Formen der Sinnstiftung zu reagieren, ist ein sachlich fundierter und klientenorientier-
ter Zugang erforderlich.

Spiritualitat 2, inner-religios / inner-weltanschaulich

Seit Mitte der 1970er Jahre gehort der Begriff der Spiritualitat zum festen Vokabular
etablierter Religionen - sowohl der christlichen Kirchen als auch des Judentums, Islam
und Buddhismus, u. a. Spiritualitat im Kontext traditioneller religioser Organisationen
zielt darauf, bestimmte religiose Erfahrungen bewusst einzuiiben und zu reflektieren.
Auf diese Weise kann das personliche Leben inmitten einer modernen Gesellschaft re-
ligios gestaltet werden.

Andere Begriffe zur Kennzeichnung personlicher Religiositat, die im christlichen Kon-
text Ublich waren, sind Frommigkeit und Askese. Abseits der formalisierten Aspekte
von Religion - Lehren, Dogmen und Riten - wird retrospektiv dort von christlicher,
judischer, buddhistischer oder muslimischer Spiritualitat gesprochen, wo Erfahrung,
Mystik und intuitive Einsichten im Mittelpunkt stehen. Auf diese Weise fiihrt die Ver-
drangung der alteren, im umgangssprachlichen Gebrauch verstaubten Begriffe zu ei-
ner explosiven Zunahme an ,Bindestrich-Spiritualitdten”. Dazu zahlen etwa die monas-
tische Wistenspiritualitat, die rémisch-katholische Ordensspiritualitat (welche u. a. die
aszetische Kloster-, Exerzitien- und Gehorsamsspiritualitat umfasst), die protestanti-
sche Bibelspruch- oder Alltagsspiritualitat; dann die jidische Heiligungsspiritualitat,
die islamische Rezeptionsspiritualitat oder die buddhistische Achtsamkeitsspirituali-
tat. Heute konnen auch atheistisch-humanistische Formen der Spiritualitat nicht un-
erwahnt bleiben.

Die globalisierte Verwendung von Spiritualitat als tertium comperationis ermdglicht
- wie auch der im europaischen Kulturkreis entstandene Begriff der Religion - Aus-
pragungen von Wegkulturen aus diversen geographischen und historischen Raumen
miteinander zu vergleichen. Angesichts der Zeitmafistabe grofler Traditionen ist jedoch
nicht auszuschlieBen, dass es sich hierbei um einen nur voribergehenden Trendbegriff
der Gegenwartskultur handeln konnte.

Zwischenfazit

Spiritualitat 2 bezeichnet die Kultivierung der religiosen Erfahrung innerhalb klassi-
scher Religionsstromungen. Fiir Traditionsbewusste gelten iiberlieferte Ubungsformen
- retrospektiv mit dem Adjektiv ,spirituell” markiert - als Quelle der Kraft und der Sinn-
stiftung. Sie dienen dazu, die jeweiligen Traditionen personlich anzueignen und sie fiir
die Gegenwart und das Leben in ihr fruchtbar zu machen.

41



42

Spiritualitat 3, anthropologisch

Geht man davon aus, dass der Begriff der Spiritualitat nicht in miteinander vollig unver-
einbaren Bedeutungen gebraucht wird, und sucht nach etwas Verbindendem zwischen
den verschiedenen Verwendungsweisen des Wortes, dann hat man mehrere Optionen.
Man kann z. B. nach einem fixen Set von Merkmalen suchen, durch das die Identitat
von Spiritualitat definiert wird und durch das sie sich von allem anderen unterscheidet.

Man kann aber auch, mit Ludwig Wittgenstein (1889-1951) zu sprechen, nach Fami-
liendhnlichkeiten Ausschau halten, d. h. nach verwandten Seiten und Affinitaten, die
Gemeinschaft stiften, ohne dass exakte Gleichheiten vorliegen missen, um dem Be-
griff Sinn zu geben. Wittgensteins schon klassisches Beispiel dafiir ist der Begriff des
Spiels, der viele ahnliche Dinge umfasst, ohne dass es ein Merkmal gibt, in dem alle
Spiele libereinstimmen.™ Diese fuzzy logic der Analogie wird im Fall des Spiritualitats-
begriffs (wie auch in vielen anderen humanwissenschaftlichen Bereichen) der Sache
gerechter als ein strikt bindrer Code von Identitat und Differenz.

Das gilt nicht nur fir den umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes Spiritualitat, son-
dern genauso flr die Metaebene der wissenschaftlichen Analyse. Ein durchgangiger
Konsens zwischen den Forschern in Bezug auf eine Definition menschlicher Spirituali-
tat ist ebenso wie bei anderen Begriffen auf dieser systematischen Ebene (z. B. .Reli-
gion” oder ,Weltanschauung” als wissenschaftliche Begriffe] kaum zu erwarten, noch
auch wiinschenswert. Ist doch jeder ernsthafte Definitionsversuch von bestimmten Ver-
standnishorizonten, Forschungsinteressen und anderen Motiven abhangig und wirft ein
spezielles Licht auf die Sache, das wichtig ist, aber durch andere Perspektiven im wei-
tergehenden Forschungsdiskurs erganzt und korrigiert werden muss.

Der anthropologische Zugang und seine Spielarten

Im 20. Jahrhundert brachte die Ausweitung des Begriffs der Spiritualitatauf nicht-christ-
liche Religionen und Lebenseinstellungen in der zunehmend pluralistischen Welt In-
terpretationen hervor, die Uber die urspriinglich christliche Bedeutung des Begriffs
hinausgingen.” Die allgemeinmenschlichen Ziige dieses Phanomens traten in den
Vordergrund. Der Theologe Hans Urs von Balthasar (1905-1988) war einer der ersten,
der einen solchen anthropologischen Begriff von Spiritualitat entwickelte.” Er verstand
unter Spiritualitat die praktische, also das Verhalten ethisch bestimmende, existenziel-
le Grundhaltung eines Menschen. Diese Grundhaltung beruhe, so von Balthasar, auf

7 vgl. Wittgenstein [1971), 56-58.

"“Angefangen hat die Ausweitung des Begriffs bereits in alternativreligiésen Strémungen des 19. Jahrhunderts wie Theo-
sophie und New Thought sowie im Neohinduismus. Siehe dazu Baier (2007), 22-24.

78 von Balthasar (1965), 715-722.

letzten Einsichten und Entscheidungen, die das ganze Leben eines Menschen durch
eine gewisse Grundstimmung pragen. Balthasar halt den Begriff so offen, dass auch
Formen eines agnostischen oder atheistischen Daseinsverstandnisses mit einer ethi-
schen Ausrichtung einbezogen werden. Eine so verstandene Spiritualitat kann inner-
halb religioser Gemeinschaften und weltanschaulicher Bewegungen wie auch als per-
sonli-cher Sinnentwurf auf3erhalb religioser Institutionen und Traditionen stattfinden.

Ein solch weites Verstandnis von Spiritualitat mag m. E. auch heute noch als Ausgangs-
punkt fur die Entwicklung einer Anthropologie der Spiritualitat dienen. In diesem Zu-
sammenhang soll zundchst noch auf mogliche Einwande bzw. alternative Konzeptionen
eingegangen werden.

Ein Einwand, den man gegen von Balthasars Spiritualitatsverstandnis erheben kann,
zielt auf seine rationalistische Schlagseite. So wie er Spiritualitat definiert, haben dis-
kursiv-verstandesmafige Erkenntnis und bewusster Wille (Entscheidung) den Vorrang.
Was ist daran fragwirdig? Ein Beispiel: Nehmen wir den Fall eines Jugendlichen der
Punk-Bewegung der sp&ten 1970er Jahre, der/die fir sich und seine/ihre Generation
zu der Einsicht ,.No future!” kam, und sich entscheidet, dieser Einsicht entsprechend zu
leben. Hier ist die Emotionalitat, die sich in dem Statement artikuliert, nicht das Ergeb-
nis einer Einsicht, die auf einer (mehr oder weniger) rationalen Analyse der Situation
beruht und daraus Entscheidungen iber die personliche Lebensfiihrung ableitet. Eben-
so wenig erzeugen intellektuelle Einsicht und willentliche Entscheidung in der Regel
eine Grundstimmung, die das ganze Leben pragt.

Eher verhilt es sich umgekehrt: Jugendliche dieser Zeit artikulierten mit .,No future!”
ein Situationsverstandnis, das in der Grundstimmung, die sie ergriffen hatte, bereits
enthalten ist und das, wie zu vermuten steht, mafigeblich von konkreten biographischen
Erfahrungen in ihrer Alters- und Gesellschaftsschicht hervorgerufen wurde. Indem sie
sich bewusst zu diesem stimmungshaften Verstehen der Lage bekannten, signalisier-
ten sie zugleich die Bereitschaft, die praktischen Konsequenzen daraus zu ziehen.”

In bestimmten Fallen kann sich dieser Begriindungszusammenhang freilich auch um-
kehren, wenn jemand z. B. die existenzielle Bedeutung einer Erkenntnis und/oder Ent-
scheidung erst im Nachhinein dammert und sich in ihren emotionalen Konsequenzen
enthillt. Aber man kann nicht davon ausgehen, dass Erkenntnis und Wille in der Regel
das Stimmungsleben dominieren. Dieser Vorbehalt ist kein grundsatzlicher Einwand
gegen von Balthasar, sondern pladiert nur fir eine klarende Modifikation seines An-
satzes.

Ein grundséatzlicherer Einwand besagt, dass durch seine (und dhnlich lautende) Defi-
nitionen der Begriff der Spiritualitat zu sehr ausgediinnt werde. In diesem Sinn meint

78 Im Fall von .No future!” handelt es sich nicht um einen radikalen Zukunftsentzug wie er in Depression und Verzweiflung
erfahren werden kann, obwohl diese Stimmungen und ein entsprechend selbstzerstorerischer Zug in der punkigen Lebens-
haltung mitspielen kénnen. Der Slogan artikuliert dariiber hinaus gehend auch eine ju-gendliche Protesthaltung gegen die
herrschenden Eliten und das Eintreten fir ein Leben jenseits ihrer Normen. Insofern ist eine ethische Ausrichtung auf ein
gutes Leben in einer besseren Welt (und damit auf die Zukunft) durchaus Teil des Programms, auch wenn die Perspektiven
darauf dirftig ausfallen und sich hauptsachlich in der Dimension einer Anti-Asthetik artikulieren.

43



A

etwa Birgit Heller:

Sie mochte deshalb den Begriff der Spiritualitat nur heranziehen, wenn sich Menschen
in ihrer Grundhaltung auf eine geistige Dimension beziehen, die die materielle Welt
transzendiert. Ganz dhnlich hat librigens bereits von Balthasar seine allgemeine Be-
stimmung von Spiritualitat in einem zweiten Schritt durch den Bezug auf die Geistigkeit
des Menschen, die seiner Meinung nach alles Materielle Ubersteigt, weiter spezifiziert.”

Unter den verschiedenen Interpretationen des Begriffs Religion (siehe Abschnitt 2)
nehmen solche, die den Transzendenzbezug als ausschlaggebend betrachten, eine
prominente Stelle ein. Es ist deshalb durchaus legitim, sich als Religionswissenschaft-
lerin, die Spiritualitat untersucht, darauf zu beziehen. Spiritualitat meint dann, wie Hel-
ler weiter ausfihrt, personliche Religiositat im Sinn der Einlibung und Reflexion von
Transzendenzerfahrung und die ihr entsprechende Lebensgestaltung. Dies kann sich
innerhalb einer Religion als subjektive Aneignung der Tradition vollziehen, aber auch
als individuelle Sinnsuche auf3erhalb organisierter Religionen.

Wenn es um eine philosophisch-anthropologische Grundlegung geht, dann stellt sich
die Sache etwas anders dar. Eine Sinngebung des menschlichen Lebens aus dem Bezug
auf eine die Welt und das Leben in ihr Ubersteigende geistige Wirklichkeit ist dann nur
eine Moglichkeit unter anderen. Es macht aus dieser Perspektive durchaus Sinn, den
zunachst im religiosen Feld beheimateten Begriff der Spiritualitat fir Grundhaltungen
im Allgemeinen heranzuziehen. Dafir spricht auch, dass in den vergangenen Jahren
bedeutende Entwiirfe einer skeptischen und atheistischen Spiritualitat vorgelegt wur-
den, die nur in einem weiten Begriff von Spiritualitat als solche ernst genommen wer-
den kdnnen.”

Etliche andere anthropologische Definitionen versuchen ebenfalls den Begriff starker
inhaltlich zu fiillen. Anton A. Bucher etwa griindet seine Definition auf qualitativ-em-
pirische Studien zum Begriff der Spiritualitat und leitet daraus ein Verstandnis von
Spiritualitat ab, deren Kern Verbundenheit sei, zum einen horizontal mit der sozialen
Mitwelt, der Natur und dem Kosmos, zum anderen vertikal mit einem den Menschen
Ubersteigenden, alles umgreifenden Letztgiiltigen, Geistigen, Heiligen, fir viele nach

"7Heller (2011), 293.t

78 Dazu passt, dass begriffsgeschichtlich eine der Bedeutungen des lateinischen Begriffes spiritualitas Geistigkeit im Sinn
von Immaterialitat ist. Die darin enthaltene Gegenlberstellung von Geist und Materie beruht auf metaphysischen Vorausset-
zungen, die zu diskutieren sind, mit denen man aber, meiner Meinung nach einen anthropologischen Begriff der Spiritualitat
nicht von vorneherein belasten sollte.

77Vgl. dazu Solomon (2002) sowie Sponville (2007).

wie vor Gott. Diese fonung aber setze voraus, dass der Mensch auch zu Selbsttrans-
zendenz fahig sei und vom eigenen Ego absehen konne.®

Demnach machen zwei Merkmale den Kern von Spiritualitat aus: Verbundenheit mit
der Welt und mit einem transzendierenden Letztglltigen und als Voraussetzung eine
Fahigkeit zur Selbsttranszendenz, aufgrund derer der Eigennutz nicht den hdchsten
Wert darstellt. Bucher verklammert hier deutlicher als Heller die Bezogenheit auf die
Welt mit der Orientierung an einer religiosen Wirklichkeit. Er bezieht auflerdem das
ebenfalls hdufig im Rahmen von Spiritualititsdefinitionen genannte Moment des Uber-
steigens egoistischer Motivationen mit ein. Atheistische und skeptische Spiritualitaten
bleiben auch bei ihm ebenso ausgeklammert wie eine anthropologische Grundlegung.
Auch in der Geschichte der Religionen immer wieder auftretende asketische Spirituali-
taten der Weltverneinung kénnen damit nicht erfasst werden.

Die Multidimensionalitat von Spiritualitat

Ausgehend von einer formalen Definition im Stil von Balthasars stellen sich weiter-
fihrende Fragen. Was macht eine Grundhaltung naherhin aus? Wie wird sie ausgebil-
det? Was geschieht, wenn Letzt-Einsichten und -Entscheidungen ins Wanken kommen?
Geht man diesen Fragen nach, dann zeigt sich schnell, dass der Bereich der Spirituali-
tat in sich sehr vielfaltig ist.

Die Grundhaltung ist keine Stellungnahme oder Haltung zu einem bestimmten Thema.
Sie bezieht sich auf das Leben als Ganzes, die Stellung eines Menschen in der Welt und
das impliziert zugleich den Bezug zu dem, worum es fir sie/ihn im Leben hauptsé&chlich
geht, zum Lebenssinn.t! In der Philosophie wird dies zusammengenommen manch-
mal als die ..Grundsituation” bezeichnet.®? Im alltaglichen Leben wird diese Dimension
meistens nicht bewusst. Sie enthillt sich vornehmlich in besonderen Erfahrungen.

Der reiche Gehalt dieser Erfahrungen eroffnet sich selten in einem Schlag, sondern
bedarf der Reflexion und Integration in das Weltverstandnis der von ihnen Betroffenen.
Bisweilen ist ihre Aufarbeitung schwierig und fihrt zu Krisen eigener Art, insbesondere
wenn das personliche Umfeld wenig Verstandnis dafir aufbringt.

80 Bucher (2014), 69.

81Zu den Themen Lebenssinn und wissenschaftliche Sinnforschung siehe Schnell (2016).
82 Vgl. zum Begriff der Grundsituation Baier (2008), 191-193.

83 Schillebeeckx (1990), 46.

45



46

Spirituelle Erfahrungen sind in diesem Sinn keine Eintagsfliegen, sondern haben Weg-
charakter. Sie erschlieflen sich in einem Prozess, durch den sie in die Lebenserzah-
lung, in den personlichen Mythos, wenn man so will, eingebunden werden. Au3erdem
verlangt die Integration des eigenen Lebens im Blick auf die hochsten Werte, die das
Leben lebenswert machen, ein fortgesetztes Engagement, einiibende Praxis. Darauf
hat besonders Sandra Schneiders hingewiesen.

Abgesehen von ethischer Lebensfiihrung gestalten eine Reihe von Praktiken und Events
das Leben im Horizont der Grundsituation. Zu nennen sind hier u. a. Feste und Feiern,
private oder offentliche Rituale, Gebete und Formen der Meditation. Sie alle dienen der
Vergegenwartigung und Klarung der Grundsituation und ihrer Verankerung in Alltags-
situationen. Solche Verhaltensweisen und Ereignisse fordern auflerdem die Habituali-
sierung der Offenheit fiir die Grundsituation.

Wenn sich das Verstandnis der Grundsituation verdunkelt und die bisher sinngeben-
den Einsichten und Entscheidungen ins Wanken geraten, dann spricht man von spiri-
tuellen Krisen. Sie hangen auf unterschiedliche Weise mit der Lebensgeschichte und
psychischen Problemen zusammen. In der transpersonalen Psychologie wurde das
Thema der spirituellen Krisen und ihr komplexes Verhaltnis zu psychopathologischen
Storungen in den letzten Jahrzehnten intensiv behandelt.®® Gerade die zuletzt genann-
ten Dimensionen von Spiritualitat spielen etwa in der Lebens- und Sozialberatung eine
potentiell wichtige Rolle. Basiswissen liber die verschiedenen Zugange zum Bereich
der Spiritualitdt und zu den verschiedenen Erfahrungen und Praktiken, die damit zu-
sammenhangen, sollten deshalb in diesbeziiglichen Ausbildungen nicht fehlen.8

Zwischenfazit

In Anlehnung an die anthropologische Bestimmung von Balthasars kann Spiritualitat
wie folgt verstanden werden:

Spiritualitat umfasst die existenzielle Grundhaltung eines Menschen und was mit ihr
zusammenhangt. Diese Haltung

- basiert auf existentiellen Einsichten und Entscheidungen in Bezug auf die
Stellung des jeweiligen Menschen in der Welt;

- ist identisch mit dem persdnlichen (nicht unbedingt bewussten) Entwurf des
Lebenssinns;

- pragt das ganze Leben durch eine Grundstimmung;

- informiert das ethische und rituelle Verhalten.

84Vgl. zu Schneiders Definition von Spiritualitat Baier (2007, 36-37
% Siehe dazu Hofmann/Heise (2017).
8 vgl etwa Utsch/Bonelli/Pfeifer (2014).

Zum weiteren Bereich der Spiritualitat gehoren

- Lebenskrisen und Phasen der Sinnsuche;

- Erfahrungen, aus denen existentielle Einsichten und Entscheidungen hervor-
gehen;

- Verhaltensweisen wie Besinnung, Gebet, Meditation und Rituale, in denen
eine Grundhaltung gefunden bzw. vergegenwartigt und mit dem Alltag ver-
bunden wird;

- Wegkulturen (traditionsverbundene spirituelle Wege, Psychotherapien, Bera-
tungskulturen, spirituelle Korperiibungssysteme etc.) in denen Spiritualitat
im obigen Sinn entfaltet und gepflegt wird.

Dieser anthropologische Ansatz vermeidet inhaltliche Festlegungen von Spiritualitat.
Damit ist er offen genug, um fur traditionelle Religionsgemeinschaften wie auch fir
agnostische, skeptische oder atheistische Weltanschauungen anschlussfahig zu sein.

47



48

Ausblick fir das Tatigkeitsfeld der Lebens- und Sozialberatung

Spiritualitat und Gesundheit

.Spiritualitat” wird - ungeachtet der vielfaltigen Bestimmungen des Begriffs - in der
Flut an therapeutischer Literatur haufig mit kérperlicher und seelischer Gesundheit
assoziiert. Die soziologische Analyse des holistischen Milieus bestatigte ebenfalls, dass
die Angebote flir ganzheitliche Gesundheit und Spiritualitat eng miteinander verbunden
sind. Studien, die empathisch die gesundheitsforderlichen Wirkungen von Spiritualitat
bewerben, werden bereits in grolem Umfang produziert.!” Demnach konne ,Spiritua-
litdt” das Risiko von Herzerkrankungen reduzieren, Suchtverhalten entgegenwirken,
das Wohlbefinden erhohen, vor depressiven Verstimmungen bewahren, gegen Stress
vorbeugen und ganz allgemein einen gesunden Lebensstil fordern, der eine langere
Lebensdauer garantiert. ,Spirituelles Wohlbefinden™ (spiritual well-being) sei eng kor-
reliert mit Angstfreiheit und damit ein wichtiger Indikator fir die Lebensqualitat. Als
spirituell geltende Praktiken wie Bewusstseinstechniken, Achtsamkeitsiibungen, Yoga
und Tai Chi wiirden physische und psychische Beschwerden lindern.®

Beidiesen Studien ist zu beachten, dass Skalen, die beanspruchen, Spiritualitat zu mes-
sen, haufig der Bedeutung von Spiritualitat als anthropologisches Potenzial ahneln: Der
Gesundheitsfaktor Spiritualitat hat zu tun mit mentaler Einstellung, einer das Leben
bestimmenden Grundhaltung und Grundstimmung sowie deren aktive Ubersetzung in
eine konkrete Lebensweise.

Spiritualitat in der sozialen und psychologischen Begleitung

In menschlichen und zwischenmenschlichen Situationen kdnnen Krisen oftmals neue,
zuvor unerkannte Chancen erdffnen. Um in Fallen wie an die Substanz gehende Be-
ziehungsprobleme, Burn Out-Gefahrdung, Verlusterfahrungen oder unheilbare Erkran-
kungen alternative Handlungsmaoglichkeiten zu erkennen und die Lebensqualitat zu
steigern, ist professionelle Unterstiitzung oft unumganglich. In den Bereichen sozialer
und psychologischer Begleitung, wo solche Situationen gemeinsam mit dem Klienten
gemeistert werden sollen, wachst das Interesse an Spiritualitat. Spirituell orientierte
Ansatze werden bereits als sinnvolle Erganzung zu konventionellen Methoden in Sozial-
arbeit, Strafvollzug, Palliativmedizin und Hospizarbeit, Psychotherapie und Mediation
eingesetzt.%

87Vgl. etwa Koenig et al. (2001). Harald Koenig griindete 1998 das ..Center for Spirituality, Theology and Health” an der Duke
University.

8 vgl. Biissing/Kohls (2011).

87 vgl. Baier (2012), 30-31.

Die Zugange und Reflexionen der Religionswissenschaft kdnnen fiir die sachgerechte
Verortung von Spiritualitat in der Beratungs- und Begleitungstatigkeit von Vorteil sein.
Abseits von Polemik oder Vereinnahmung kdnnen religionswissenschaftliche Blickwin-
kel zur Versachlichung des Diskurses beitragen, indem sie Bedeutungsnuancen des
Begriffs der Spiritualitat systematisch beleuchten. Zum religionswissenschaftlichen
Auftrag zahlt aber auch, kritische Fragen aufzuwerfen, die sich aus der Anwendung
spiritueller Angebote in einem sakularen Rahmen ergeben. Professionelle Beratung
und Begleitung muss breit genug gefasst sein, um der weltanschaulichen Heimat des
Klienten Raum zu geben und daran anzuschlieBen. Zugleich missen Konzepte, die den
Schwerpunkt auf Spiritualitat setzen, in operationalisierbare Methoden konkretisiert
werden, um eine nachvollziehbare Umsetzung zu ermaglichen.”

Madgliche Methoden ,spiritueller Begleitung” und ihre Grenzen

In der Evaluierung einer Krisensituation ist die Beratung bzw. Begleitung zunachst ge-
fordert, eine doppelte Distanz zu bewahren: Professionelle Berater sind grundsatzlich
verpflichtet, ihre eigenen weltanschaulichen Praferenzen einzuklammern. Zugleich
wird von ihnen erwartet, den religiosen bzw. weltanschaulichen Hintergrund des Klien-
ten zu respektieren. Die Lebens- und Sozialberatung bewegt sich somit im sensiblen
Spannungsfeld zwischen Glauben als Privatsache einerseits und der Werthaltung und
religiosen Praxis des Klienten als wichtige, vielleicht sogar entscheidende Ressour-
ce andererseits. Innerhalb dieses Spannungsverhaltnisses konnen Moglichkeiten und
Grenzen spiritueller Begleitung ausgelotet werden.

Im Folgenden werden einige Optionen fir ,spirituelle Begleitung™ als Zugang in der
Lebens- und Sozialberatung vorgeschlagen. Sie unterscheiden sich im Grad des Auf-
wands, der die Entwicklung personaler und struktureller Voraussetzungen mit sich
bringt:

(1) Spirituelle Begleitung im Rahmen des philosophischen Dialogs. Der philoso-
phische Dialog setzt in der Regel eine Anthropologie, ein gewisses Menschen-
bild, voraus. Der Begriff der Spiritualitat geht hierbei vom Menschen an sich
aus und bildet einen formalen Ausgangspunkt, der die konkrete Gestaltung
des individuellen Lebenssinns offenhalt. Lebenskrisen oder die Notwendig-
keit einer Umorientierung konnen einen Prozess der |dentitdts- und Sinn-
frage provozieren. Das Ziel einer spirituellen Begleitung tber einen philoso-
phischen Dialog besteht in einer gemeinsamen Klarung der Grundsituation
und der Weise, wie sie in Alltagssituationen des Klienten verankert wird bzw.
werden soll. Der Aufwand fir diese Form der Begleitung ist verhaltnismaBig
gering. Eine entsprechende Ausbildung muss aber ein grundlegendes Ver-
standnis lber die anthropologische Dimension der Spiritualitat, sowie Kennt-

Vgl. Baier (2012), 30.

49



nisse Uber das Phanomen der spirituellen Krise und ihr Verhaltnis zu psycho-
pathologischen Storungen vermitteln kdnnen.

(2) Spirituelle Begleitung als ,sakularisierte” bzw. transkulturelle Praxis.
In einer ganzheitlich orientierten spirituellen Begleitung ist eine praxisnahe
Ausbildung zu diversen spirituellen Erfahrungen und Ubungsformen unum-
ganglich. Spiritualitat ist mehr als nur eine Einstellung zum Leben. Sie ist
das Ergebnis einer lebenslangen Ubung, die von einer Grundstimmung ge-
tragen wird und tritt nicht erst im Moment der Krise ein. Spirituelle Prak-
tiken, wie z. B. das Gebet, performative Handlungen (Gebarden oder Ritua-
le), Meditation, vertiefende religidse Lektire usw., tragen zur Bildung eines
Habitus bei, der die Offenheit zum weitesten Sinnhorizont kultiviert. Die be-
wusste Entfaltung von Spiritualitat erfordert daher das Einliben eines dem
letzten Sinn entsprechenden Lebens. Es handelt sich um einen Weg, ein
prozesshaftes Sich-Einlassens auf die sinnbestimmende Grundsituation.”

An dieser Stelle muss betont werden, dass spirituelle Begleitung in der Perso-
nenbetreuung keine volle spirituelle Wegkultur anbieten kann. Sie stellt keinen
Ersatz fur Religion dar. Allerdings kdnnen einzelne spirituelle Praktiken, die
sich als heilsam und wirksam in der Bewaltigung von Krisen erwiesen haben,
aus ihren urspriinglich religiosen Kontexten entkleidet und im weltanschau-
lich offenen Rahmen der Lebens-und Sozialberatung eingebettet werden. Laut
Methodenkatalog der Lebens- und Sozialberatung wird das bereits getan in-
dem Meditationsformen, Atemiibungen, Entspannungstechniken oder die Ein-
Ubung von Achtsamkeit in der professionellen Begleitung eingesetzt werden.

Ein beispielhaftes Modell einer religivsen Ubung, die in einem sékularen Rah-
men u. a. von Psychologen, Sozialarbeitern und Seelsorgern erfolgreich an-
gewandt wird, ware Naikan. Hierbei handelt es sich um eine meditative Re-
flexionslibung, die im japanischen Shin-Buddhismus ihren Ursprung hat. Die
Selbstbetrachtung findet in freiwilliger Selbstisolation statt, wobei der Uben-
de Uber verschiede Lebensabschnitte und Beziehungen reflektiert. Zentraler
Gegenstand einer mehrtdgigen Naikan-Sitzung sind drei Fragen:

1. .Was habe ich von einer bestimmten Person - meiner Mutter, meinem Va-
ter, meinem Lehrer, etc. - erhalten?”

2. .Was habe ich dieser Person zuriickgegeben?”, und

3. .Welche Schwierigkeiten habe ich dieser Person bereitet?”

wiirden. Uber eine Zeitspanne von zwei Jahren hinaus berichten Teilnehmer
Uber Verbesserungen in interpersonalen Beziehungen, gesteigertes Verant-
wortungsgefiihl, eine positivere Grundstimmung sowie ein starkeres Firsor-
gebewusstsein anderen gegeniiber. Angewendet wird Naikan vornehmlich als
Resozialisierungsprogramm im Vollzugswesen und in der Suchthilfe, da es ei-
nen deutlichen Zusammenhang zu geben scheint zwischen der Absolvierung
einer Ubungssitzung und der Reduktion an Riickfallhiufigkeit. Im deutschen
Bundesland Niedersachsen wird Naikan seit etwa 20 Jahren erfolgreich im
Justizvollzug angeboten, zunehmend auch in anderen Bundeslandern.?

Die Anwendung von Naikan ist mit geringem personalen Aufwand verbunden.
Begleitpersonen der Ubenden miissen keine einschlégige akademische Vor-
bildung, analytische oder technische Fahigkeiten vorweisen. Ein weiterer Vor-
teil besteht im geringen finanziellen Aufwand im Verhaltnis zu dessen Wirk-
samkeit sowie die leichte Erlernbarkeit der Anwendungstechnik. Inwiefern
Naikan auch als Methode in der Lebens- und Sozialberatung eingesetzt wer-
den kann, soll hier zur Debatte gestellt werden.

(3) Spirituelle Begleitung als multidisziplinarer Ansatz mit Einbezug des gemein-

schaftlichen Lebens. Die Begleitung findet hier in Kooperation mit ausgebil-
deten Seelsorgern bzw. dem unmittelbaren religiés (oder weltanschaulichen)
Umfeld des Klienten statt. Beispielhaft fur diesen professionellen Ansatz ist
.Spiritual Care”, die spirituelle Begleitung kranker und sterbender Menschen
in der Palliativpflege. Die Methoden des Spiritual Care wurden seit den 1980er
Jahren entwickelt. Diese konnen sich auf die Ergebnisse von umfangreichen
Studien zum Zusammenhang von Religion/Spiritualitdt, Coping-Strategien
und Gesundheit stiitzen. Die spirituelle Kranken- und Sterbebegleitung er-
folgt durch ein multidisziplindres Team von Pflege, Medizin, Sozialarbeit,
Psychologie und Seelsorge.” Spiritual Care fordert eine existenzielle Ausei-
nandersetzung, die jenseits von Schmerzbehandlung oder Symptomkontrolle
den Sinn und die Bedeutung des Todes thematisiert. Sie ist eine Form profes-
sioneller, menschlicher und sozialer Teilhabe, die Leiden und Tod im Kontext
der Gemeinschaft neu verortet. In diesem Zugang wird das Sterben zu einem
sichtbaren und natirlichen Teil des Lebenszyklus. Besonderes Augenmerk
wird im Rahmen der Spiritual Care darauf gelegt, dass den Sorgebedirftigen
und Sorgenden angemessene Wiirde und Wertschatzung entgegengebracht
wird.

92 Auch in Osterreich gab es in den 1990er Jahren Naikan-Pilotprojekte in den Justizanstalten Favoriten und Gerasdorf.

Im Unterschied zu Deutschland wurde Naikan aber nicht von Psychotherapeuten, Sozialarbeitern und Seelsorgern fir ein
sakulares Setting Gbernommen. Vgl. dazu den umfangreichen Sammelband von Reiss (2016).

% Schwachpunkte des Konzepts, die auch in Hinblick auf eine zu entwickelnde spirituelle Begleitung in der Lebens- und So-
zialberatung relevant sind, betreffen die strukturellen Rahmenbedingungen, die fir die Umset-zung von Spiritual Care nétig
waren, sowie die Frage nach der erforderlichen Kompetenz der Anwender. Letztere kann als angeborenes Personlichkeits-
profil eines spirituell heilenden Menschen begriffen werden, wie etwa Empathiefahigkeit, Toleranz, Geduld oder Weisheit.
Das andere Meinungslager betont hingegen die Erlernbar-keit von Spiritualitat durch eine mehrjahrige personliche Ausein-
andersetzung mit Spiritualitat auf der Grundlage von Selbsterfahrung und begleitete Reflexion. Vgl. Heller (2011], 295-97.

Der Naikan-Ubende sinnt iiber diese Fragen nach und tauscht sich in regel-
mafigen Abstanden mit einem zustandigen Begleiter aus. Langzeitstudien
zeigen, dass Praktizierende unmittelbar nach einer Naikan-Sitzung ein ge-
steigertes physisches Wohlbefinden sowie ein Geflihl der Leichtigkeit spiiren

71 Vgl. Baier (2012, 29.



52

Dieser Ansatz ist nicht nur auf die Betreuung von Sterbenden beschrankt,
sondern stellt auch in anderen kritischen Lebenssituationen einen hilfrei-
chen, klientenorientierten Zugang dar und konnte deswegen als maogliches
Modell fir die Lebens- und Sozialberatung fungieren. Spiritual Care wird weit
genug gefasst, um entweder im Kontext etablierter Religionen (einschlieB-
lich Formen von Spiritualitat 2) oder aber vor dem Hintergrund moderner Me-
lange-Religiositat (siehe Spiritualitat 1) stattzufinden. Diese Form der Hilfe-
stellung erfordert allerdings ein hohes Maf3 an Ausbildung, Teamwork und
Kommunikationsfahigkeit. Da auch freiwillige Helfer und die religiose Ge-
meinschaft des Klienten eingebunden werden, ist zudem eine funktionierende
organisatorische Koordination erforderlich.

Wie jede anerkannte Methode der Beratung und Begleitung ist auch die spirituelle Be-
gleitung in ihrem Wirkungskreis eingeschrankt. Ein paar Anmerkungen zu ihren prak-
tischen Grenzen seien im Folgenden kurz geschildert.

(1) Keine Indoktrination. Da sich ein nicht unerheblicher Teil der Osterreicher
weder als religios noch als spirituell bezeichnet, ist die Ubertragung einer
universellen Wesensbestimmung - nach dem Motto ,Jeder Mensch ist spi-
rituell” - in der professionellen Praxis zu vermeiden. Selbst wenn von der
Annahme ausgegangen wird, dass jeder Mensch potenziell zu Transzendenz-
erfahrungen oder zumindest zu Sinnfindung fahig sei, so ist die religidse (bzw.
weltanschauliche) Miindigkeit des Klienten unbedingt zu achten. Die Offnung
zur eigenen Spiritualitat bleibt eine personliche Entscheidung.

(2) Eigenverantwortung achten. Weder Heilung noch Heil gehdren zum Auftrag
des Lebens- und Sozialberaters. Nicht der Berater, sondern der Klient ist fir
die Kultivierung seines eigenen spirituellen Weges verantwortlich. Gemein-
sam mit dem Klienten kdnnen aber vorbeugende Maflnahmen entwickelt
werden, die fur einen ,heilsamen” Lebensstil forderlich sind. Die spirituelle
Begleitung kann dabei eine Dialogsituation bilden, wo jene Fragen eroffnet
werden, die im Alltag untergehen wiirden. Die grindliche Reflexion Gber die
personliche Grundsituation und die Einbindung des eigenen Lebens in einen
groferen Gesamtzusammenhang kann sich schlieBlich positiv auf die seeli-
sche Gesundheit und Resilienz auswirken. Formen der spirituellen Begleitung
sind daher nicht als Dienstleistungen zu verstehen in dem Sinne, dass etwas
fur jemanden getan wird. Selbstverstandlich spielen einfiihlsames Zuhoren,
der Zuspruch und die gezielte Beratung von professioneller Seite eine wichti-
ge Rolle. Die Sprache und Kultur von klinischen oder psychotherapeutischen
Interventionen lasst sich aber nicht vollstandig auf die spirituelle Begleitung
Ubertragen. Die Hauptrolle in der Sorge um die eigenen spirituellen Bedirf-
nisse liegt letztlich beim Klienten selbst (Stichwort: Selbstsorge). In unter-
stitzender Weise kann auch die Komponente familiarer oder gemeinschaftli-
cher Netzwerke des Klienten als ,soziales Selbst” einen wesentlichen Beitrag
zum spirituellen Wohlbefinden leisten (Stichwort: Umsorge). Im Bewusstsein

der auflerinstitutionellen Dimension iben Professionelle der spirituellen Be-
gleitung keinen direkten Service aus, sondern tun es arbeitsteilig mit ande-
ren. Die Qualitat der Begleitung hangt schlief3lich - so wie gute Gesundheits-
sorge auch - mit der Erkenntnis der Grenzen der professionellen Praxis und
dem Erflllen der personlichen Verantwortung des Klienten zusammen.?

(3) Keine Ersatzgemeinschaft. Spiritualitat geht Uber die Haltung reiner Inner-
lichkeit hinaus und gestaltet sich in einem gelebten Ausdruck durch Festtage,
Rituale und Gebete oder Meditation gemeinsam mit Gleichgesinnten oder An-
gehorigen. Teil einer Gemeinschaft zu sein bedeutet aber auch langfristige
Bindungen und wechselseitige Verpflichtungen einzugehen. Der zeitlich und
inhaltlich begrenzte Rahmen der spirituellen Begleitung kann Gemeinschaft
weder ersetzen noch simulieren, sondern bestenfalls fordern.

Kann spirituelle Begleitung wertneutral sein?

Professionelle Begleitung ist eine wissenschaftlich fundierte Tatigkeit, d. h. sie nimmt
die aktuellen Erkenntnisse aus den Natur- und Geisteswissenschaften ernst. Die kom-
petente Begleitung selbst ist zuallererst aber eine menschliche, weil zwischenmensch-
liche Tatigkeit. Das wird insbesondere auf spirituelle Begleitung zutreffen. Eine wert-
freie Begleitung wiirde Gefahr laufen, wertlos und doch kostenpflichtig zu sein.

Ein optimistisches Menschenbild und eine zutiefst wertschatzende Grundhaltung ge-
genliber dem Klienten kann nicht mehr als wertneutral gelten. Die Achtung vor der
Wiirde des Gegenibers ist bereits eine positive Deutungsleistung und lasst sich nicht
allein vom blof3 physischen ,Vorhandensein” der Person ableiten. In der Lebens- und
Sozialberatung zahlen Persdnlichkeit und Einstellung noch mehr als im Kontext medi-
zinischer oder klinischer Behandlungen. Das trifft insbesondere auch auf die Zugange
spiritueller Begleitung zu.

Die von Klienten gehegten Wertvorstellungen, etwa was ein gelungenes personliches
und soziales Leben ausmacht, kann hingegen nur in ihrem eigenen Ermessen liegen.
Der Sinn und die Kunst einer spirituellen Begleitung liegt wohl darin, latent vorhandene
Werte, Haltungen und Einsichten ins Bewusstsein zu rufen, ohne sie bevormundend
im Voraus zu benennen. Auf diesem Weg kann einem Menschen geholfen werden, sei-
ne Grundstimmung bewusst wahrzunehmen und auch in schwierigen Lebenslagen auf
diese zu antworten.

% Vgl. auch Kellehear (2014), 12-14.

53



Beratung in Weltanschauungsfragen statt ,spirituelle Beratung”

In Osterreich herrscht ein grundlegender Bedarf, was die empirisch-orientierte, d.h.
religionswissenschaftlich fundierte, Beratung zu Weltanschauungsfragen betrifft. Ge-
rade in Hinblick auf Orientierungshilfen fir spirituelle Wanderer, praventive Mafinah-
men gegeniber der Radikalisierung von Jugendlichen oder etwa Fragen zu neuen und
alternativen religiosen Bewegungen konnte sich in Zusammenarbeit mit einschlagig
qualifiziertem Fachpersonal ein neues Aufgabenfeld fiir die Beratungstatigkeit eroff-
nen. Eine professionelle Dienstleistung, um auf Anfragen zu Religion, Weltanschauung
oder Spiritualitat mit Sachkenntnis zu reagieren, ware jedoch keine ,spirituelle Bera-
tung” im engeren Sinn, da die beratende Instanz weltanschaulich hochstméglich neut-
ral agieren muss.

Folgende Kriterien wiirden — ochne Anspruch auf Vollstandigkeit — zur Sicherung maxi-
maler Qualitatsstandards im Beratungsangebot zu Weltanschauungsfragen beitragen:

(1) Respekt vor der Miindigkeit des Klienten. Die religionswissenschaftlich fun-
dierte Beratung gibt keine Empfehlungen zur Giite eines Glaubens. Sie ent-
halt sich normativer Wertungen von Lehren und Praktiken, und achtet das
Recht auf individuelle Religionsfreiheit.

(2) Aquidistanz. Die Beratung erfolgt unabhingig von konfessionellen Gemein-
schaften und Institutionen. Sie hegt keine Praferenz hinsichtlich bestimmter
Weltdeutungen oder Sinnentwiirfen.

(3) Objektivitat. Sachlichkeit in der Vermittlung von Kenntnissen tiber Religion
erfordert einen interdisziplindren Zugang, der religionshistorische, -soziolo-
gische, -psychologische und -systematische Disziplinen verknipft.

(4) Transparenz. Die Zugdnge und Quellen, die der Beratung zugrunde liegen,
werden offengelegt.

(5) Internationale Vernetzung ist eine Voraussetzung, um beratungspsychologi-
sche und religionswissenschaftliche Sachkompetenzen auf den aktuellsten
Stand zu halten.

(6) Kritikfahigkeit. Inhaltliche Kritik an Religions- und Weltanschauungsgemein-
schaften oder an ganzheitlichen Praktiken ist auch in der Beratung notwen-
dig, wenn nachweislich eine Gefahrdung der offentlichen Sicherheit, die Be-
eintrachtigung der physischen und psychischen Integritat von Einzelpersonen
oder eine Beschneidung der Rechte und Freiheiten anderer zu befiirchten
ware. Anerkannte Kirchen oder Religionsgesellschaften konnen dabei keine
Ausnahme bilden.

Eine so konzipierte Beratungsarbeit wiirde in Osterreich eine Marktliicke fiillen und
konnte kinftig mit entsprechenden Ausbildungsmodulen die rechtliche Abgrenzung der
Lebens- und Sozialberatung gegeniiber den medizinischen Gesundheitsberufen und
der Psychotherapie akzentuieren.

55



HrwG  Handbuch der religionswissenschaftlichen Grundbegriffe Aupers, Stef/Houtman, Dick (2006): ..Beyond the Spiritual Supermarket. The Social and Pu-
RGG  Religion in Geschichte und Gegenwart blic Significance of the New Age Spirituality”, in: Journal of Contemporary Religion 21/2,
201-222.

TRE  Theologische Realenzyklopadie

Baier, Karl (2007): Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spiritualitat. In: Karl
Baier, Josef Sinkovits (Hrsg.): Spiritualitadt und moderne Lebenswelt. Miinster: LIT Verlag.
21-42.

Baier, Karl (2008): Spiritualitdt und Identitat, in Reinhold Bernhardt, Perry Schmidt-Leukel
(Hrsg.): Multiple religiose Identitat. Aus verschiedenen religiosen Traditionen schopfen. Zi-
rich: TVZ. 187-218; 191-193.

Baier, Karl (2012): ,,Philosophische Anthropologie der Spiritualitat”, in: Spiritual Care, 1.
Jahrgang, Januar 2012. 24-31.

Bauer, J. Edgar (2001): Art. Weltanschauung. In: Cancik, Hubert et al. (Hg.): Handwérter-
buch religionswissen-schaftlicher Grundbegriffe, Bd. 5. Stuttgart. 352,

Bucher, Anton A. (2008): Wer sind die ,nur” Spirituellen? Eine spiritualitatspsychologische
empirische Pilotstudie, in: Wege zum Menschen, Zeitschrift fiir Seelsorge und Beratung,
heilendes und soziales Handeln, 60. Jg. 460-471.

Bucher, Anton A. (2014): Psychologie der Spiritualitat. Handbuch. 2., vollst. iberar. Aufl.
Weinheim, Basel: Beltz Verlag. 69.

Bissing, Anrdt/Kohls, Niko (Hg.) (2011): Spiritualiat transdisziplinar. Wissenschaftliche
Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit. Berlin/Heidelberg: Sprin-
ger-Verlag.

Campbell, Colin (1972): "The Cult, the Cultic Milieu and Secularization”, in: A Sociological
Yearbook of Religion in Britian 5 (1972). 119-136.

Dachverband  dsterreichischer  Arztinnen und Arzte fir  Ganzheitsmedizin.
URL: http://www.ganzheitsmed.at/ [Stand: 11.01.2018]

Dilthey, Wilhelm (1960): Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philo-
sophie. Enthalten in: Bernhard Groethuysen (Hg.): Gesammelte Schriften, Bd. 8. Stuttgart
21960 (erste Auflage 1931). 82.

Frenschkowski, Marco (2003): Art. New Age, in: Religion in Geschichte und Gegenwart
(RGG]), 4. Auflage, Band 6. Tiibingen: Mohr-Siebeck. Sp. 265-270.

56 57



58

Gerhardt, Volker (2016): Glauben und Wissen. Ein notwendiger Zusammenhang. Reclam:
Stuttgart.

Hammer, Olav (2004): Claiming knowledge. Strategies of epistemology from theosophy to
the New Age. Leiden, Boston: Brill

Hammer, Olav (2005): New Age Movement, in: Wouter J. Hanegraaff (Hg.): Dictionary of
Gnosis & Western Esotericism, Bd. 2. Leiden, Boston: Brill, S. 856-861

Hanegraaff, Wouter J. (1996): New Age Religion and Western Culture: Esotericism in the
Mirror of Secular Thought. Leiden: E. J. Brill

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2005): The Spiritual Revolution. Why Religion is Gving Way
to Spirituality. Oxford u. a.: Blackwell.

Heine, Susanne (2005): Grundlagen der Religionspsychologie. Modelle und Methoden. G6t-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Heine, Susanne (2006): Erkennen und Scham: Sigmund Freuds biblisches Menschenbild,
in: Verbum et Ecclesia 27 (3], September 2006. 869-885.

Heller, Birgit (2011): Spiritualitat zwischen Traditionen und Moderne. Religionswissen-
schaftliche Perspektiven auf die Begriffsdebatte im Kontext von Spiritual Care, in: Hadl,
Hans Gerald/Futterknecht, Veronica (Hg.): Religionen nach der Sakularisierung. Festschrift
fir Johann Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Osterreichischen Gesellschaft fiir
Religionswissenschaft, Band 4. Wien/Berlin: LIT Verlag. 288-300.

Heller, Birgit (2014): Spiritualitat versus Religion/Religiosit&t?, in: Heller, Birgit/Heller, An-
dreas: Spiritualitat und Spiritual Care. Orientierungen und Impulse. Hans Huber: Bern. 45-
68.

Hock, Klaus (2014): Einfiihrung in die Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft. (5. Auflage.) 105-09.

Hofmann, Liane/Heise, Patrizia (Hg.) (2017): Spiritualitdt und spirituelle Krisen. Handbuch
zu Theorie, Forschung und Praxis. Stuttgart: Schattauer 2017.

Héllinger, Franz/Tripold, Thomas (2012): Ganzheitliches Leben. Das holistische Milieu zwi-
schen neuer Spiritualitat und postmoderner Wellness-Kultur. Bielefeld: transcipt.

Knoblauch, Hubert (2009): Populére Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft.
Frankfurt am Main u.a.: Campus.

Koenig, Harald G./McCullough, Michael E./Larson, David B. (Hg.): Handbook of religion and
health. Oxford/New York: Oxford University Press 2001.

Kopf, Ulrich: Art. Spiritualitat, I. Begriff, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), 4.
Auflage, Band 7. Tibingen: Mohr-Siebeck 2004. Sp. 1589-1591.

Kripal, Jeffrey J. (2007): Esalen. America and the Religion of No Religion. Chicago/London:
University of Chicago Press

Luckmann, Thomas (1991): Unsichtbare Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. (Englische
Originalausgabe: 1967).

Luhmann, Niklas (1977): Funktion der Religion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Reiss, Wolfram (Hg.) (2016): Selbstbetrachtung hinter Gittern: Naikan im Strafvollzug in
Deutschland und Osterreich. Marburg: Tectum.

Rohrbacher, Angelika (2011): ,Sakularisierung”. Vom Ende des Endes eines religionshisto-
rischen Paradigmas, in: Hans Gerald Hodl/Veronica Futterknecht (Hg.): Religionen nach der
Sakularisierung. Festschrift fiir Johann Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Oster-
reichischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft, Bd. 4. Berlin/Wien: LIT-Verlag. 25-4.

Scharfenberg, Joachim (21970): Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herausforde-
rung fur den christlichen Glauben. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schillebeeckx, Edward (1990): Menschen. Die Geschichte von Gott, Freiburg i. Br.: Herder,
46.

Schlapkohl, Corinna (1998): Gotteskindschaft, Ill. Christentum, in: Religion in Geschichte
und Gegenwart (RGG). 4. Auflage. Band 3. Tiibingen: Mohr-Siebeck. Sp. 1222.

Schnell, Tatjana (2016): Psychologie des Lebenssinns. Berlin/Heidelberg: Springer Verlag.

Solomon, Robert C. Solomon (2002): Spirituality for the Sceptic: The Thoughtful Love of Life.
New York: Oxford University Press.

Sparn, Walter (2003): Art. Welt/Weltanschauung/Weltbild IV/4. Kirchengeschichtlich, in:
TRE Bd. 35. Berlin/New York. 598.

Sponville, André Comte (2007): Woran glaubt ein Atheist? Spiritualitit ohne Gott. Zirich:
Diogenes.

Stock, Konrad (2003): Welt/Welanschauung/Weltbild, Einleitung, in: TRE Bd. 35. Berlin/New
York. 538-541.

Troeltsch, Ernst (1994): Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tiibingen:
Mohr Siebeck.

59



60

Utsch, Michael/Bonelli, Raphael M./Pfeifer, Samuel (2014): Psychotherapie und Spirituali-
tat. Mit existenziellen Konflikten und Transzendenzfragen professionell umgehen. Berlin,
Heidelberg: Springer Verlag.

von Balthasar, Hans Urs (1965): Das Evangelium als Norm und Kritik aller Spiritualitat in
der Kirche. In: Concilium 1 (1965), 2. Halbjahr, 715-722.

von Stuckrad, Kocku (2004): Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens.
Miinchen: C. H. Beck.

Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie, Band I. Tiibingen, Mohr.

Wiggermann, Karl-Friedrich (2000): Art. Spiritualitat, in: Theologische Realenzyklopadie 31.
708-717.

Wittgenstein, Ludwig (1971): Philosophische Untersuchungen, |, § 66-67. Frankfurt/M.:
Suhrkamp. 56-58.

Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl (2014): Philosophische Theologie im Umbruch.
Zweiter Band: Wider den ungéttlichen Gott. Die Infragestellung philosophischer Theologie
durch Fideismus und Atheismus. Wien/Kéln/Weimar: Béhlau Verlag.

Zinser, Hartmut (2011): 14 vorlédufige Thesen zur S&kularisierung, in: Hans Gerald Hodl/
Veronica Futterknecht (Hg.): Religionen nach der Sakularisierung. Festschrift fir Johann
Figl zum 65. Geburtstag. Schriftenreihe der Osterreichischen Gesellschaft fiir Religions-
wissenschaft, Bd. 4. Berlin/Wien: LIT-Verlag. 16-24.

Ao. Univ.-Prof. Mag. Dr. Karl Baier habilitierte sich im Fach Religionswissenschaft mit
einer Arbeit zur Geschichte der Meditation. Seit 2009 arbeitet er am Institut fur Reli-
gionswissenschaft an der Universitat Wien. Er verfasste eine Reihe von Beitragen zur
Spiritualitatsforschung. Seine derzeitigen Forschungsschwerpunkte sind alternativ-re-
ligidse Stromungen vom 19. Jahrhundert bis in die Gegenwart, moderner Yoga und die
psychedelische Bewegung.

Univ.-Prof. MMMMag. Dr. Lukas Pokorny, M.A. ist Professor fur Religionswissenschaft
an der Universitat Wien. Zuvor bekleidete er Positionen in Aberdeen, Honolulu und
Stockholm. Zu seinen jingsten Publikationen zahlen das Handbook of East Asian New
Religious Movements sowie der dritte Band der Reihe Religion in Austria.

Dominic Zohrer, M.A., B.Sc. ist Doktorand am Institut fir Religionswissenschaft an

der Universitat Wien. Sein Forschungsinteresse gilt der Schnittstelle zwischen natur-
wissenschaftlichem Weltbild und den Weltanschauungen des holistischen Milieus. Sein
Dissertationsprojekt widmet sich den Erklarungsmodellen der Energiearbeit.

Website des Instituts fir Religionswissenschaft, Universitat Wien:
https://rw-ktf.univie.ac.at/

61



62

Datum der Einreichung: 01.02.2018

Impressum

Autoren: Karl Baier, Lukas Pokorny, Dominic Zoehrer

Layout: Ref. Organisationsmanagement

Fotos: Cover - Chainfoto24@gmail.com , Seite 2 - mail11/shutterstock.com, Seite 3 - Foto Weinwurm, Seite
4-5 - PopTika/shutterstock.com, Seite 11 - FCS Photography/Fotolia, Seite 19 - rufar/Fotolia, Seite 35 - dell/
Fotolia, Seite 40 - michaeljung/Fotolia, Seite 47 - styf/Fotolia, Seite 55 - STYF/Fotolia, Seite 56 - Tinka/Fotolia,
Seite 63 - lassedesignen/Fotolia, Seite 64 - Chainfoto24@gmail.com

Druck: SPV Druck

Trotz sorgfaltiger Priifung der Inhalte kdnnen Fehler nicht ausgeschlossen werden.
Jede Haftung der Fachgruppe Wien Personenberatung und Personenbetreuung wird daher ausgeschlossen.

Wirtschaftskammer Wien, Fachgruppe Wien Personenberatung und Personenbetreuung,
Rudolf-Sallinger-Platz 1, 1030 Wien, T +43 1 514 50-2203, F +43 1 514 50-92203 | www.impulspro-wien.at,

www.lebensberater.at







